APOSTOLISCHE EXHORTATION
DILEXI TE

DES HEILIGEN VATERS LEO XIV.

UBER DIE LIEBE ZU DEN ARMEN

[Multimedia]

1. »Ich [habe] dir meine Liebe zugewandt« (Offb 3,9), sagt der Herr zu einer christlichen
Gemeinde, die im Gegensatz zu anderen keine Bedeutung oder Ressourcen hatte und Gewalt
und Verachtung ausgesetzt war: Auch wenn »du nur geringe Kraft hast, werde ich sie
kommen lassen, damit sie sich vor dir niederwerfen« (vgl. Offb 3,8-9). Dieser Text erinnert an
die Worte des Lobgesangs Marias: »Er stiirzt die Médchtigen vom Thron und erho6ht die
Niedrigen. Die Hungernden beschenkt er mit seinen Gaben und lésst die Reichen leer
ausgehen« (Lk 1,52-53).

2. Die Liebeserkldarung im Buch der Offenbarung des Johannes verweist auf das
unerschopfliche Geheimnis, das Papst Franziskus in seiner Enzyklika Dilexit nos iiber die
gottliche und menschliche Liebe des Herzens Christi vertieft hat. Darin haben wir bewundert,
wie Jesus sich »mit den Geringsten der Gesellschaft« identifizierte und wie er durch seine
vollendete liebende Hingabe die Wiirde jedes Menschen sichtbar gemacht hat, umso mehr, »je
schwicher, elender und leidender er ist«. [1] Die Liebe Christi zu betrachten »hilft uns, den
Leiden und Noéten der anderen mehr Aufmerksamkeit zu schenken, und macht uns stark, an
seinem Werk der Befreiung mitzuwirken, als Werkzeuge fiir die Verbreitung seiner Liebe«.

[2]

3. Aus diesem Grund bereitete Papst Franziskus, in Fortsetzung der Enzyklika Dilexit nos, in
den letzten Monaten seines Lebens eine Apostolische Exhortation iiber die Sorge der Kirche
fiir die Armen und mit den Armen vor, die den Titel Dilexi te tragen sollte, mit dem
Gedanken, dass Christus sich an jeden Einzelnen von ihnen wendet und sagt: Du hast wenig
Kraft, wenig Macht, aber »ich [habe] dir meine Liebe zugewandt« ( Offb 3,9). Da ich dieses
Projekt gewissermaflen als Erbe erhalten habe, freue ich mich, es mir — unter Hinzufiigung
einiger Uberlegungen — zu eigen zu machen und es noch in der Anfangsphase meines
Pontifikats vorzulegen. Ich teile den Wunsch meines verehrten Vorgéingers, dass alle Christen
den tiefen Zusammenhang zwischen der Liebe Christi und seinem Ruf, den Armen nahe zu
sein, erkennen mogen. Auch ich halte es ndmlich fiir nétig, auf diesen Weg der Heiligung zu
dringen, denn in dem »Aufruf, ihn in den Armen und Leidenden zu erkennen, offenbart sich
das Herz Christi selbst, seine Gesinnung und seine innersten Entscheidungen, die jeder
Heilige nachzuahmen sucht«. [3]

KAPITEL I
EINIGE WESENTLICHE PUNKTE

4. Die Jiinger Jesu kritisierten die Frau, die ihm ein sehr kostbares wohlriechendes Ol iiber
das Haupt gegossen hatte: »Wozu diese Verschwendung?«, sagten sie, »Man hiitte das Ol
teuer verkaufen und das Geld den Armen geben konnen!«. Aber der Herr sagte zu ihnen: »Die
Armen habt ihr immer bei euch, mich aber habt ihr nicht immer« (M¢ 26,8-9.11). Diese Frau
hatte verstanden, dass Jesus der demiitige und leidende Messias war, {iber den sie ihre Liebe
ausgieBen konnte: Was fiir ein Trost war dieses Salbol auf dem Haupt, das wenige Tage
spater unter Dornen leiden sollte! Es war zwar nur eine kleine Tat, aber wer leidet, weil3, wie



grof3 auch eine kleine Geste der Zuneigung ist und wie viel Trost sie bringen kann. Jesus
versteht das und bestétigt ihre zeitlose Giiltigkeit: »Auf der ganzen Welt, wo dieses
Evangelium verkiindet wird, wird man auch erzdhlen, was sie getan hat, zu ithrem
Gedéchtnis« (Mt 26,13). Die Einfachheit dieser Tat offenbart etwas GrofBles. Keine Geste der
Zuneigung, auch nicht die kleinste, wird vergessen werden, besonders wenn sie denen gilt, die
in Schmerz, Einsamkeit und Not sind, wie es der Herr in dieser Stunde war.

5. Und eben in dieser Perspektive verbindet sich die Liebe zum Herrn mit der Liebe zu den
Armen. Jener Jesus, der sagt: »Die Armen habt ihr immer bei euch« (Mt 26,11), driickt
dasselbe aus, wenn er seinen Jiingern verspricht: »Ich bin bei euch alle Tage« (Mt 28,20).
Gleichzeitig kommen uns wieder die Worte des Herrn in den Sinn: »Was ihr fiir einen meiner
geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan« (Mt 25,40). Hier geht es nicht um
Wohltitigkeit, sondern um Offenbarung: Der Kontakt mit denen, die keine Macht und kein
Ansehen haben, ist eine grundlegende Form der Begegnung mit dem Herrn der Geschichte. In
den Armen hat er uns auch weiterhin noch etwas zu sagen.

Der heilige Franziskus

6. Papst Franziskus erinnerte an die Wahl seines Namens und erzihlte, dass ithn nach seiner
Wahl ein befreundeter Kardinal umarmte, kiisste und ihm sagte: »Vergiss die Armen nicht!«
[4] Es handelt sich um dieselbe Empfehlung, die die kirchlichen Autorititen dem heiligen
Paulus gaben, als er nach Jerusalem hinaufging, um seine Sendung priifen zu lassen (vgl. Gal
2,1-10). Jahre spiter konnte der Apostel sagen: »Das zu tun, habe ich mich eifrig bemiiht« (
Gal 2,10). Und das war auch die Entscheidung des heiligen Franz von Assisi: Christus selbst
war es, der ihn in dem Aussétzigen umarmte und sein Leben verdnderte. Die leuchtende
Gestalt des Poverello wird uns stets weiter inspirieren.

7. Er war es, der vor acht Jahrhunderten eine dem Evangelium entsprechende Erneuerung
unter den Christen und in der Gesellschaft seiner Zeit bewirkte. Der junge Franziskus, der
zundchst reich und iibermiitig war, wurde durch die Begegnung mit denen, die aus der
Gemeinschaft ausgeschlossen waren, neu geboren. Der von ihm ausgehende Impuls bewegt
bis heute die Herzen der Glaubigen und vieler Nichtgldubiger und »hat die Geschichte
verdndert«. [5] Das Zweite Vatikanische Konzil hat nach den Worten des heiligen Paul VI.
diesen Weg beschritten: »Die alte Geschichte vom barmherzigen Samariter war das
Paradigma der Spiritualitdt des Konzils.« [6] Ich bin iliberzeugt, dass die vorrangige Option
fiir die Armen eine auBerordentliche Erneuerung sowohl in der Kirche als auch in der
Gesellschaft bewirkt, wenn wir dazu fahig sind, uns von unserer Selbstbezogenheit zu
befreien und auf ihren Schrei zu horen.

Der Schrei der Armen

8. Hierzu gibt es einen Text aus der Heiligen Schrift, von dem wir immer ausgehen miissen.
Es handelt sich um die Offenbarung Gottes an Mose am brennenden Dornbusch: »Ich habe
das Elend meines Volkes in Agypten gesehen und ihre laute Klage iiber ihre Antreiber habe
ich gehort. Ich kenne sein Leid. Ich bin herabgestiegen, um es der Hand der Agypter zu
entreiflen [...]. Und jetzt geh! Ich sende dich« ( Ex 3,7-8.10). [7] Gott zeigt sich in Sorge
angesichts der Not der Armen: ,,Als sie zum Herrn schrien, setzte ihnen der Herr einen Retter
ein (vgl. Ri 3,15). Wenn wir also den Schrei der Armen horen, sind wir aufgerufen, mit dem
Herzen Gottes zu fiihlen, der sich um die Note seiner Kinder und besonders der Bediirftigsten
kiimmert. Bleiben wir hingegen diesem Schrei gegeniiber gleichgiiltig, wiirde der Arme gegen



uns zum Herrn schreien, und eine Siinde ldge auf uns (vgl. Dtn 15,9), und wir wiirden uns
vom Herzen Gottes selbst entfernen.

9. Die Lebenssituation der Armen ist ein Schrei, der in der Geschichte der Menschheit unser
eigenes Leben, unsere Gesellschaften, die politischen und wirtschaftlichen Systeme und nicht
zuletzt auch die Kirche besténdig hinterfragt. Im verwundeten Gesicht der Armen sehen wir
das Leiden der Unschuldigen und damit das Leiden Christi selbst. Zugleich sollten wir
vielleicht besser von den vielen Gesichtern der Armen und der Armut sprechen, weil es sich
um eine facettenreiche Problematik handelt. Es gibt ndmlich viele Formen der Armut: die
derjenigen, denen es materiell am Lebensnotwendigen fehlt, die Armut derer, die sozial
ausgegrenzt sind und keine Mittel haben, um ihrer Wiirde und ihren Fahigkeiten Ausdruck zu
verleihen, die moralische und geistliche Armut, die kulturelle Armut, die Armut derjenigen,
die sich in einer Situation personlicher oder sozialer Schwiche oder Fragilitit befinden, die
Armut derer, die keine Rechte, keinen Raum und keine Freiheit haben.

10. In diesem Sinne kann man sagen, dass das Engagement fiir die Armen und fiir die
Beseitigung der sozialen und strukturellen Ursachen der Armut in den vergangenen
Jahrzehnten zwar an Bedeutung gewonnen hat, aber nach wie vor unzureichend bleibt: Auch
weil die Gesellschaften, in denen wir leben, oft Lebens- und Politikorientierungen
bevorzugen, die von zahlreichen Ungleichheiten geprégt sind, und daher zu den alten Formen
der Armut, deren wir uns bewusst geworden sind und die wir zu bekdmpfen versuchen, neue,
manchmal subtilere und gefdhrlichere Formen hinzukommen. Aus dieser Perspektive ist es
sehr zu begriiflen, dass die Vereinten Nationen die Beseitigung der Armut zu einem der
Millenniumsziele erklért haben.

11. Mit dem konkreten Engagement fiir die Armen muss auch ein Mentalitdtswandel
einhergehen, der sich auf kultureller Ebene bemerkbar macht. Die Illusion, dass ein Leben in
Wohlstand gliicklich macht, fiihrt viele Menschen ndmlich zu einer Lebenseinstellung, die auf
Ansammlung von Reichtum und sozialen Erfolg um jeden Preis ausgerichtet ist, auch wenn
dies auf Kosten anderer geschieht und man dabei von ungerechten gesellschaftlichen Idealen
bzw. politisch-wirtschaftlichen Verhiltnissen profitiert, die die Stirkeren begiinstigen. So
sehen wir in einer Welt, in der es immer mehr arme Menschen gibt, paradoxerweise auch die
Zunahme einiger reicher Eliten, die in einer Blase sehr komfortabler und luxuridser
Bedingungen leben, beinahe in einer anderen Welt im Vergleich zu den einfachen Menschen.
Das bedeutet, dass es nach wie vor — manchmal gut getarnt — eine Kultur gibt, die andere
ausgrenzt, ohne dies iiberhapt zu bemerken, und die es gleichgiiltig hinnimmt, dass Millionen
von Menschen verhungern oder unter menschenunwiirdigen Bedingungen iiberleben. Vor ein
paar Jahren sorgte das Foto eines leblosen Kindes an einem Mittelmeerstrand fiir erhebliches
Aufsehen; leider werden derartige Vorkommnisse, von einer kurzzeitigen Gefiihlsregung
abgesehen, immer mehr zu irrelevanten Randnotizen.

12. Wir diirfen im Hinblick auf die Armut nicht unachtsam werden. Besonders besorgen uns
die gravierenden Umsténde, in denen sich sehr viele Menschen wegen Nahrungs- und
Wassermangels befinden. Jeden Tag sterben Tausende von Menschen an den Folgen von
Untererndhrung. Auch in den reichen Léndern sind die Zahlen der Armen nicht weniger
besorgniserregend. In Europa gibt es immer mehr Familien, die mit ihrem Einkommen nicht
bis zum Monatsende auskommen. Generell ist eine Zunahme verschiedener Formen der
Armut zu beobachten. Armut ist nicht mehr als ein einheitlicher Zustand zu verstehen,
sondern duflert sich in vielfaltigen Formen wirtschaftlicher und sozialer Verarmung und
spiegelt das Phanomen wachsender Ungleichheit auch in allgemein wohlhabenden
Lebensumfeldern wider. Wir erinnern daran: »Doppelt arm sind die Frauen, die Situationen



der AusschlieBung, der Misshandlung und der Gewalt erleiden, denn oft haben sie geringere
Moglichkeiten, ihre Rechte zu verteidigen. Und doch finden wir auch unter ihnen fortwihrend
die bewundernswertesten Gesten eines tdglichen Heroismus im Schutz und in der Fiirsorge fiir
die Gebrechlichkeit in ihren Familien.« [8] Obwohl in einigen Léndern wichtige
Verdnderungen zu beobachten sind, sind »die Gesellschaften auf der ganzen Erde noch lange
nicht so organisiert, dass sie klar widerspiegeln, dass die Frauen genau die gleiche Wiirde und
die gleichen Rechte haben wie die Ménner. Mit Worten behauptet man bestimmte Dinge, aber
die Entscheidungen und die Wirklichkeit schreien eine andere Botschaft heraus«, [9] vor
allem wenn man an die drmsten Frauen denkt.

Ideologische Vorurteile

13. Jenseits der Daten — die manchmal so ,,interpretiert” werden, dass man glauben konnte,
die Situation der Armen sei gar nicht so schlimm —, ist die allgemeine Lage ziemlich klar: »Es
gibt wirtschaftliche Regeln, die sich fiir das Wachstum als wirksam erwiesen haben, aber
nicht fiir die ganzheitliche Entwicklung des Menschen. Der Reichtum ist gewachsen, aber
ohne Gerechtigkeit, und so entsteht neue Armut. Wenn man sagt, dass die moderne Welt die
Armut verringert hat, dann misst man sie mit Kriterien aus anderen Epochen, die mit der
heutigen Realitét nicht vergleichbar sind. In anderen Zeiten galt beispielsweise der fehlende
Zugang zu Elektrizitdt nicht als Zeichen von Armut und war kein Grund fiir gro3e Not. Armut
wird immer im Kontext der realen Moglichkeiten eines konkreten historischen Moments
analysiert und verstanden.« [10] Jenseits von besonderen und kontextbezogenen Situationen
wurde 1984 in einem Dokument der Europédischen Gemeinschaft festgestellt, dass »verarmte
Personen Einzelpersonen, Familien und Personengruppen [sind], die iiber so geringe
(materielle, kulturelle und soziale) Mittel verfiigen, dass sie von der Lebensweise
ausgeschlossen sind, die in dem Mitgliedstaat, in dem sie leben, als Minimum annehmbar
ist«. [11] Wenn wir jedoch anerkennen, dass alle Menschen unabhingig von ihrem Geburtsort
die gleiche Wiirde haben, diirfen wir die groen Unterschiede zwischen den Léndern und
Regionen nicht auler Acht lassen.

14. Die Armen gibt es nicht zufdllig oder aufgrund eines blinden und bitteren Schicksals.
Noch weniger ist Armut fiir die meisten von ihnen eine freie Entscheidung. Und doch gibt es
immer noch Personen, die dies behaupten und damit ihre Blindheit und Grausamkeit
offenbaren. Natiirlich gibt es unter den Armen auch solche, die nicht arbeiten wollen,
vielleicht weil ihre Vorfahren, die ihr ganzes Leben lang gearbeitet haben, in Armut gestorben
sind. Aber es gibt viele — Ménner und Frauen —, die dennoch von morgens bis abends
arbeiten, vielleicht Kartons sammeln oder dhnliche Téatigkeiten ausiiben, obwohl sie wissen,
dass diese Anstrengungen nur dem Uberleben dienen und ihr Leben nicht wirklich verbessern
werden. Wir diirfen nicht sagen, dass die meisten Armen arm sind, weil sie sich keine
,Verdienste” erworben haben, gemil jener falschen Vorstellung der Meritokratie, nach der
scheinbar nur diejenigen Verdienste haben, die im Leben erfolgreich gewesen sind.

15. Auch Christen lassen sich oft von weltlichen Ideologien oder politischen und
wirtschaftlichen Orientierungen anstecken, die zu ungerechten Verallgemeinerungen und
abwegigen Schlussfolgerungen fithren. Die Tatsache, dass praktizierte Nachstenliebe
verachtet oder lacherlich gemacht wird, als handle es sich um die Fixierung einiger weniger
und nicht um den glithenden Kern der kirchlichen Sendung, bringt mich zu der Uberzeugung,
dass wir das Evangelium immer wieder neu lesen miissen, um nicht Gefahr zu laufen, dass
eine weltliche Gesinnung an seine Stelle tritt. Wenn wir nicht aus dem lebendigen Strom der
Kirche herausfallen wollen, der dem Evangelium entspringt und jeden Moment der
Geschichte fruchtbar werden lidsst, diirfen wir auf gar keinen Fall die Armen vergessen.



KAPITEL 11
GOTT ERWAHLT DIE ARMEN

Die Erwdhlung der Armen

16. Gott ist barmherzige Liebe, und sein Heilsplan der Liebe, der sich {iber die Geschichte
erstreckt und sich in ihr verwirklicht, besteht vor allem darin, dass er zu uns hinabgestiegen
und mitten unter uns gewesen ist, um uns von der Knechtschaft, von den Angsten, von der
Stinde und von der Macht des Todes zu befreien. Mit barmherzigem Blick und mit einem
Herzen voller Liebe hat er sich seinen Geschopfen zugewandt und sich ihrer menschlichen
Bedingtheit und damit ihrer Armut angenommen. Er ist selbst arm geworden, gerade um die
Beschriankungen und Schwichen unserer menschlichen Natur zu teilen. Er ist wie wir im
Fleisch geboren, und wir haben ihn in der Kleinheit eines in eine Krippe gelegten Kindes
sowie in der dufersten Erniedrigung des Kreuzes gesehen, wo er unsere radikale Armut geteilt
hat, welche der Tod ist. Es ist also gut nachvollziehbar, warum man auch theologisch von
einer vorrangigen Option Gottes fiir die Armen sprechen kann, ein Ausdruck, der im Kontext
Lateinamerikas, speziell bei der Vollversammlung von Puebla, aufgekommen ist, der aber im
nachfolgenden Lehramt der Kirche gut integriert ist. [12] Diese ,,Praferenz” stellt niemals
eine Ausgrenzung oder Diskriminierung anderer Gruppen dar, was bei Gott unmoglich wire.
Sie soll vielmehr das Handeln Gottes betonen, der voller Mitgefiihl fiir die Armut und die
Schwiche der ganzen Menschheit ist: Indem er ein Reich der Gerechtigkeit, der
Geschwisterlichkeit und der Solidaritit errichten will, trigt er insbesondere diejenigen im
Herzen, die diskriminiert und unterdriickt werden, und er fordert auch von uns, seiner Kirche,
eine entschiedene und radikale Parteinahme fiir die Schwichsten.

17. In diesem Zusammenhang sind die zahlreichen Stellen des Alten Testaments zu verstehen,
in denen Gott als Freund und Befreier der Armen dargestellt wird, als derjenige, der den
Schrei des Armen hort und eingreift, um ihn zu befreien (vgl. Ps 34,7). Gott, die Zuflucht der
Armen, prangert durch die Propheten — denken wir besonders an Amos und Jesaja — die
Ungerechtigkeiten gegeniiber den Schwiéchsten an und ermahnt Israel, auch den Kult von
innen heraus zu erneuern: Denn man kann nicht beten und Opfer darbringen, wihrend man
die Schwichsten und Armsten unterdriickt. Von Anfang an macht die Heilige Schrift die
Liebe Gottes durch den Schutz der Schwachen und Bediirftigen mit solcher Intensitét
sichtbar, dass man von einer Art ,,Schwiche* Gottes ihnen gegeniiber sprechen konnte. »Im
Herzen Gottes gibt es einen so bevorzugten Platz fiir die Armen [...]. Der ganze Weg unserer
Erl6sung ist von den Armen geprigt.« [13]

Jesus, der arme Messias

18. Die gesamte alttestamentliche Geschichte der Vorliebe Gottes fiir die Armen und des
gottlichen Wunsches, auf ihren Schrei zu horen — an die ich kurz erinnert habe —, findet in
Jesus von Nazaret ihre volle Verwirklichung. [14] In seiner Menschwerdung »entiuBerte [er]
sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich. Sein Leben war das eines
Menschen« ( Phil 2,7) und in dieser Gestalt wirkte er unser Heil. Es handelt sich um eine
radikale Armut, die auf seiner Sendung beruht, das wahre Antlitz der géttlichen Liebe zu
offenbaren (vgl. Joh 1,18; I Joh 4,9). Daher kann der heilige Paulus in einer seiner
wunderbaren Zusammenfassungen sagen: »Denn ihr kennt die Gnade unseres Herrn Jesus
Christus: Er, der reich war, wurde euretwegen arm, um euch durch seine Armut reich zu
machen« ( 2 Kor 8,9).



19. Tatséchlich zeigt das Evangelium, dass diese Armut jeden Aspekt seines Lebens betraf.
Seit seinem Kommen in diese Welt erlebte Jesus Schwierigkeiten, die etwas mit Ablehnung
zu tun haben. Der Evangelist Lukas berichtet von der Ankunft Josefs und Marias, die kurz vor
der Geburt stand, in Betlehem und stellt mit Bedauern fest, dass »in der Herberge kein Platz
fiir sie war« (vgl. Lk 2,7). Jesus wurde in bescheidenen Verhéltnissen geboren; gleich nach
seiner Geburt wurde er in eine Krippe gelegt; und schon bald flohen seine Eltern nach
Agypten, um ihn vor dem Tod zu retten (vgl. Mt 2,13-15). Zu Beginn seines 6ffentlichen
Lebens wurde er aus Nazaret vertrieben, nachdem er in der Synagoge verkiindet hatte, dass
das Jahr der Gnade, tiber das sich die Armen freuen, in ihm seine Erfiillung finde (vgl. Lk
4,14-30). Auch als er starb, gab es keinen Platz fiir ihn: Sie fiihrten ihn zur Kreuzigung aus
Jerusalem hinaus (vgl. Mk 15,22). Von diesen Umstinden her lésst sich die Armut Jesu klar
zusammenfassen. Es handelt sich um dieselbe Ausgrenzung, die die Definition der Armen
ausmacht: Sie sind die von der Gesellschaft Ausgeschlossenen. Jesus ist die Offenbarung
dieses privilegium pauperum. Er zeigt sich der Welt nicht nur als armer Messias, sondern
auch als Messias der Armen und fiir die Armen.

20. Es gibt einige Hinweise zur sozialen Stellung Jesu. Zunéchst einmal {ibt er den Beruf
eines Handwerkers oder Zimmermanns aus, tékton (vgl. Mk 6,3). Es handelt sich bei dieser
Berufsgruppe um Menschen, die von ihrer Hiande Arbeit leben. Da sie keinen Grundbesitz
hatten, standen sie unterhalb der Bauern. Als der kleine Jesus von Josef und Maria im Tempel
dem Herrn dargestellt wurde, opferten seine Eltern ein Paar Turteltauben oder Tauben (vgl.
Lk 2,22-24), was gemél} den Vorschriften des Buches Levitikus (vgl. 12,8) das Opfer der
Armen war. Eine recht bedeutende Episode des Evangeliums erzihlt uns, wie Jesus und seine
Jiinger zusammen durch die Felder gingen und Ahren lasen, um sich zu ernihren (vgl. Mk
2,23-28). Dies — das Ahrenlesen auf den Feldern — war nur den Armen erlaubt. SchlieBlich
sagt Jesus tiber sich selbst: »Die Fiichse haben Hohlen und die Vogel des Himmels Nester;
der Menschensohn aber hat keinen Ort, wo er sein Haupt hinlegen kann« (Mt 8,20; Lk 9,58).
Er ist ndmlich ein Wanderprediger, dessen Armut und Bediirftigkeit Zeichen seiner
Verbundenheit mit dem Vater sind. Sie werden auch von denen verlangt, die ihm auf dem
Weg der Jiingerschaft nachfolgen wollen, gerade damit der Verzicht auf die Giiter, die
Reichtiimer und die Sicherheiten dieser Welt zum sichtbaren Zeichen des Vertrauens auf Gott
und seine Vorsehung wird.

21. Zu Beginn seines 6ffentlichen Wirkens kommt Jesus in die Synagoge von Nazaret, liest
aus der Schriftrolle des Propheten Jesaja vor und bezieht die Worte des Propheten auf sich
selbst: »Der Geist des Herrn ruht auf mir; denn er hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt,
damit ich den Armen eine frohe Botschaft bringe« (Lk 4,18; vgl. Jes 61,1). Er offenbart sich
also — in diesem Moment der Geschichte — als derjenige, der kommt, um die liebevolle Néhe
Gottes zu verwirklichen, die in erster Linie ein Werk der Befreiung fiir diejenigen ist, die
Gefangene des Bosen sind, fiir die Schwachen und fiir die Armen. Die Zeichen, die die
Verkiindigung Jesu nimlich begleiten, sind ein Ausdruck der Liebe und des Mitleids, mit
denen Gott auf die Kranken, die Armen und die Siinder schaut, die aufgrund ihrer Situation
von der Gesellschaft, aber auch vonseiten der Religion ausgeschlossen waren. Er 6ffnet den
Blinden die Augen, heilt die Aussitzigen, erweckt die Toten und verkiindet den Armen die
frohe Botschaft: Gott ist euch nahe, Gott liebt euch (vgl. Lk 7,22). Dies erklért, warum er
verkiindet: »Selig, ihr Armen, denn euch gehort das Reich Gottes« (Lk 6,20). Denn Gott zeigt
den Armen seine Vorliebe: Zuallererst richtet sich das Wort der Hoffnung und der Befreiung
des Herrn an sie: Deshalb soll sich niemand verlassen fiihlen, auch wenn er in einem Zustand
der Armut oder der Schwéche lebt. Und die Kirche, wenn sie Kirche Christi sein will, muss
eine Kirche der Seligpreisungen sein, eine Kirche, die den Kleinen Raum schafft, die arm und



zusammen mit den Armen auf dem Weg ist, und die ein Ort ist, an dem die Armen einen
privilegierten Platz haben (vgl. Jak 2,2-4).

22. Bediirftige und Kranke, die sich nicht selbst versorgen konnten, waren oft gezwungen, zu
betteln. Hinzu kam die Last der sozialen Schande, die durch die Uberzeugung genihrt wurde,
dass Krankheit und Armut mit einer personlichen Siinde verbunden seien. Jesus widersprach
dieser Denkweise entschieden und erkldrte: Gott »lisst seine Sonne aufgehen tiber Bosen und
Guten und er ldsst regnen iiber Gerechte und Ungerechte« (Mt 5,45). Er kehrte diese
Vorstellung sogar vollig um, wie das Gleichnis vom reichen Prasser und dem armen Lazarus
deutlich zeigt: »Mein Kind, erinnere dich daran, dass du schon zu Lebzeiten deine Wohltaten
erhalten hast, Lazarus dagegen nur Schlechtes. Jetzt wird er hier getrostet, du aber leidest
groBBe Qual« (Lk 16,25).

23. Dann wird klar: » Aus unserem Glauben an Christus, der arm geworden und den Armen
und Ausgeschlossenen immer nahe ist, ergibt sich die Sorge um die ganzheitliche
Entwicklung der am stirksten vernachléssigten Mitglieder der Gesellschaft.« [15] Oft frage
ich mich, warum trotz solcher Klarheit der Heiligen Schrift in Bezug auf die Armen viele
weiterhin glauben, sie konnten die Armen ausblenden. Bleiben wir vorerst jedoch im Bereich
der Bibel und versuchen wir, iiber unser Verhiltnis zu den Letzten der Gesellschaft und ihren
grundlegenden Platz im Volk Gottes nachzudenken.

Die Barmherzigkeit gegentiber den Armen in der Bibel

24. Der Apostel Johannes schreibt: »Denn wer seinen Bruder nicht liebt, den er sieht, kann
Gott nicht lieben, den er nicht sieht« (/ Joh 4,20). In seiner Antwort an den Gesetzeslehrer
greift Jesus die beiden alten Gebote auf: »Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem
Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft« (vgl. Dt 6,5) und »Du sollst deinen
Néchsten lieben wie dich selbst« (Lev 19,18), und fasst sie zu einem einzigen Gebot
zusammen. Der Evangelist Markus gibt die Antwort Jesu wie folgt wieder: »Das erste ist:
Hore, Israel, der Herr, unser Gott, ist der einzige Herr. Darum sollst du den Herrn, deinen
Gott, lieben mit ganzem Herzen und ganzer Seele, mit deinem ganzen Denken und mit deiner
ganzen Kraft. Als zweites kommt hinzu: Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst.
Kein anderes Gebot ist grofler als diese beiden« (Mk 12,29-31).

25. Die zitierte Stelle aus dem Buch Levitikus fordert dazu auf, die eigenen Landsleute zu
ehren, wihrend in anderen Texten eine Lehre zu finden ist, die zur Achtung — wenn nicht
sogar zur Liebe — auch des Feindes auffordert: »Wenn du dem verirrten Rind oder dem Esel
deines Feindes begegnest, sollst du ihm das Tier zuriickbringen. Wenn du siehst, wie der Esel
deines Feindes unter seiner Last zusammenbricht, dann lass ihn nicht im Stich, sondern leiste
ihm Hilfe!« (Ex 23,4-5). Hier wird der Wert sichtbar, welcher der Achtung des Menschen
innewohnt: Jeder, der in Not ist, sogar der Feind, verdient immer unsere Hilfe.

26. Es ist unbestreitbar, dass die vorrangige Stellung Gottes in der Lehre Jesu mit dem
anderen Grundpfeiler einhergeht, dass man Gott nicht lieben kann, wenn man nicht auch den
Armen Liebe erweist. Die Néchstenliebe ist der greifbare Bewesis fiir die Echtheit der Liebe
zu Gott, wie der Apostel Johannes bezeugt: »Niemand hat Gott je geschaut; wenn wir
einander lieben, bleibt Gott in uns und seine Liebe ist in uns vollendet. [...] Gott ist Liebe,
und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm« (I Joh 4,12.16). Es handelt
sich um zwei unterschiedliche, aber untrennbare Aspekte der Liebe. Auch in den Fallen, in
denen es sich nicht um explizite Gottesbeziehung handelt, so lehrt uns der Herr selbst, ist
jeder Akt der Néchstenliebe in gewisser Weise ein Widerschein der Gottesliebe: » Amen, ich



sage euch: Was ihr fiir einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan« (M¢
25,40).

27. Aus diesem Grund werden die Werke der Barmherzigkeit als ein Zeichen fiir die
Wahrhaftigkeit der Liturgie empfohlen, die Gott lobpreist und zugleich die Aufgabe hat, uns
offen zu machen fiir jene Verwandlung, die der Heilige Geist in uns bewirken kann, damit wir
alle zum Abbild Christi und seiner Barmherzigkeit gegeniiber den Schwichsten werden. In
diesem Sinne will uns die Beziehung zum Herrn, die in der Liturgie zum Ausdruck kommt,
auch von der Gefahr befreien, unsere Beziehungen nach der Logik des Kalkiils und des
eigenen Vorteils zu leben, und uns fiir jene Uneigenniitzigkeit 6ffnen, die zwischen denen
herrscht, die sich lieben und deshalb alles miteinander teilen. Diesbeziiglich rit Jesus: »Wenn
du mittags oder abends ein Essen gibst, lade nicht deine Freunde oder deine Briider, deine
Verwandten oder reiche Nachbarn ein; sonst laden auch sie dich wieder ein und dir ist es
vergolten. Nein, wenn du ein Essen gibst, dann lade Arme, Verkriippelte, Lahme und Blinde
ein. Du wirst selig sein, denn sie haben nichts, um es dir zu vergelten« (Lk 14,12-14).

28. Der Aufruf des Herrn zur Barmherzigkeit gegeniiber den Armen kommt voll zum
Ausdruck in dem groBen Gleichnis vom Jiingsten Gericht (vgl. Mt 25,31-46), das auch ein
anschauliches Bild der Seligkeit der Barmherzigen vermittelt. Dort hat uns der Herr den
Schliissel zu unserer Vervollkommnung gegeben, denn »wenn wir die Heiligkeit suchen, die
in Gottes Augen gefillt, dann entdecken wir gerade in diesem Text einen Maf3stab, nach dem
wir geurteilt werden«. [16] Die starken und klaren Worte des Evangeliums sollten »ohne
Kommentar, ohne Ausfliichte und Ausreden [gelebt werden], die ihnen Kraft entziehen. Der
Herr hat uns ganz deutlich gesagt, dass die Heiligkeit weder verstanden noch gelebt werden
kann, wenn man von seinen Forderungen absieht.« [17]

29. In der urchristlichen Gemeinde beruhte das Programm der Néchstenliebe nicht auf
Analysen oder Projekten, sondern direkt auf dem Beispiel Jesu, auf den Worten des
Evangeliums selbst. Der Jakobusbrief gibt dem Problem der Beziehung zwischen Reichen
und Armen viel Raum und richtet an die Glaubigen zwei sehr eindringliche Appelle, die ihren
Glauben kritisch hinterfragen: »Was niitzt es, meine Briider und Schwestern, wenn einer sagt,
er habe Glauben, aber es fehlen die Werke? Kann etwa der Glaube ihn retten? Wenn ein
Bruder oder eine Schwester ohne Kleidung sind und ohne das tdgliche Brot und einer von
euch zu ihnen sagt: Geht in Frieden, wiarmt und séttigt euch!, ihr gebt ihnen aber nicht, was
sie zum Leben brauchen — was niitzt das? So ist auch der Glaube fiir sich allein tot, wenn er
nicht Werke vorzuweisen hat« (Jak 2,14-17).

30. »Euer Gold und Silber verrostet. [hr Rost wird als Zeuge gegen euch auftreten und euer
Fleisch fressen wie Feuer. Noch in den letzten Tagen habt ihr Schétze gesammelt. Siehe, der
Lohn der Arbeiter, die eure Felder abgemiht haben, der Lohn, den ihr ihnen vorenthalten
habt, schreit zum Himmel; die Klagerufe derer, die eure Ernte eingebracht haben, sind bis zu
den Ohren des Herrn Zebaoth gedrungen. Thr habt auf Erden geschwelgt und geprasst und
noch am Schlachttag habt ihr eure Herzen gemaéstet« (Jak 5,3-5). Welche Kraft diese Worte
doch haben, selbst wenn wir uns lieber taub stellen! Im Ersten Brief des Johannes finden wir
einen dhnlichen Aufruf: »Wenn jemand die Giiter dieser Welt hat und sein Herz vor dem
Bruder verschlief3t, den er in Not sicht, wie kann die Liebe Gottes in ihm bleiben?« (1 Joh
3,17).

31. Das offenbarte Wort ist »eine so klare, so direkte, so einfache und vielsagende Botschaft,
dass keine kirchliche Hermeneutik das Recht hat, sie zu relativieren. Die Reflexion der Kirche
iiber diese Texte sollte deren ermahnende Bedeutung nicht verdunkeln oder schwéchen,



sondern vielmehr helfen, sie sich mutig und eifrig zu eigen zu machen. Warum komplizieren,
was so einfach ist? Die begrifflichen Werkzeuge sind dazu da, den Kontakt mit der
Wirklichkeit, die man erkldren will, zu fordern, und nicht, um uns von ihr zu entfernen.« [18]

32. Ein klares kirchliches Beispiel fiir die gemeinsame Nutzung von Giitern und die
Aufmerksamkeit gegeniiber den Armen finden wir auch im Alltag und im Lebensstil der
ersten christlichen Gemeinschaft. So sei insbesondere an die Art und Weise erinnert, wie das
Problem der tiglichen Versorgung der Witwen gelost wurde (vgl. Apg 6,1-6). Es handelte sich
um keine einfache Frage, auch weil einige dieser Witwen aus anderen Lindern stammten und
als Fremde manchmal vernachléssigt wurden. Tatsichlich zeigt die in der Apostelgeschichte
geschilderte Begebenheit eine gewisse Unzufriedenheit seitens der Hellenisten, also der Juden
griechischer Kultur. Die Apostel antworteten nicht mit einer abstrakten Rede, sondern stellten
die Nichstenliebe gegeniiber allen wieder in den Mittelpunkt und organisierten die Hilfe fiir
die Witwen neu, indem sie die Gemeinde aufforderten, kluge und angesehene Personen zu
suchen, denen die Aufgabe des Dienstes an den Tischen anvertraut werden konnte, wihrend
sie selbst sich um die Verkiindigung des Wortes kiimmerten.

33. Als Paulus nach Jerusalem zog, um sich mit den Aposteln zu beraten, ,,um nicht ins Leere
zu laufen oder gelaufen zu sein“ (vgl. Gal 2,2), wurde er gebeten, die Armen nicht zu
vergessen (vgl. Gal 2,10). Deshalb veranlasste er mehrere Kollekten, um den armen
Gemeinden zu helfen. Unter den Griinden, die er fiir diese Geste anfiihrt, ist der folgende
hervorzuheben: »Gott liebt einen fréhlichen Geber« (2 Kor 9,7). Allen von uns, die zu
selbstlosen, uneigenniitzigen Gesten wenig Neigung verspliren, zeigt das Wort Gottes, dass
GroBziigigkeit gegeniiber den Armen fiir diejenigen, die sie iliben, ein wahres Gut ist: Denn
wenn wir so handeln, werden wir von Gott in besonderer Weise geliebt. Tatsachlich gibt es
noch viele weitere biblische VerheiBungen fiir diejenigen, die grofziigig geben: »Wer
Erbarmen hat mit dem Elenden, leiht dem Herrn; er wird ihm seine Wohltat vergelten« (Spr
19,17). »Gebt, dann wird euch gegeben werden: [...] nach dem MaB, mit dem ihr messt, wird
auch euch zugemessen werden« (Lk 6,38). »Dann wird dein Licht hervorbrechen wie das
Morgenrot und deine Heilung wird schnell gedeihen« (Jes 58,8). Die ersten Christen waren
davon iiberzeugt.

34. Das Leben der ersten kirchlichen Gemeinschaften — von dem der Kanon der Bibel erzéhlt
und das uns als offenbartes Wort iiberliefert worden ist — wird uns als nachzuahmendes
Vorbild und als Zeugnis des durch die Liebe wirksamen Glaubens vor Augen gestellt und
bleibt fiir die kommenden Generationen eine bleibende Mahnung. Im Laufe der Jahrhunderte
haben diese Seiten das Herz der Christen angeregt, zu lieben und Werke der Néchstenliebe zu
tun, wie gute Samen, die nicht aufhdren, Friichte hervorzubringen.

KAPITEL II1
EINE KIRCHE FUR DIE ARMEN

35. Drei Tage nach seiner Wahl duflerte mein Vorgidnger gegeniiber Vertretern der Medien
den Wunsch, dass die Sorge und die Aufmerksamkeit fiir die Armen in der Kirche deutlicher
wahrnehmbar sein sollten: » Ach, wie sehr wiinsche ich mir eine arme Kirche fiir die Armen!«

[19]

36. Dieser Wunsch spiegelt das Bewusstsein wider, dass die Kirche »in den Armen und
Leidenden [...] das Bild dessen [erkennt], der sie gegriindet hat und selbst ein Armer und
Leidender war. Sie miiht sich, deren Not zu erleichtern, und sucht Christus in ithnen zu
dienen.« [20] Sie ist ndmlich aufgerufen, sich den Letzten anzugleichen, und »es diirfen



weder Zweifel bleiben, noch halten Erkldrungen stand, die diese so klare Botschaft
schwiéchen konnten. [...]. Ohne Umschweife ist zu sagen, dass — wie die Bischofe Nordost-
Indiens lehren — ein untrennbares Band zwischen unserem Glauben und den Armen besteht.«
[21] Dafiir gibt es in der fast zweitausendjdhrigen Geschichte der Jiinger Jesu zahlreiche
Zeugnisse. [22]

Der wahre Reichtum der Kirche

37. Der heilige Paulus berichtet, dass unter den Glaubigen der entstehenden christlichen
Gemeinde »nicht viele Weise im irdischen Sinn, nicht viele Méachtige, nicht viele Vornehme«
(I Kor 1,26) waren. Trotz ihrer Armut waren sich die ersten Christen jedoch der
Notwendigkeit bewusst, sich um diejenigen zu kiimmern, die unter gro3eren Entbehrungen
litten. Bereits in den Anfingen des Christentums legten die Apostel sieben aus der Gemeinde
gewihlten Mannern die Hénde auf und bezogen sie zu einem gewissen Maf} in ihren Dienst
mit ein, indem sie sie fiir den Dienst — auf Griechisch diakonia — an den Armsten bestellten
(vgl. Apg 6,1-5). Es ist bezeichnend, dass Stephanus, der zu dieser Gruppe gehorte, der erste
Jinger war, der seinen Glauben an Christus bis zum Vergieen seines Blutes bezeugte. In ihm
verbindet sich das Lebenszeugnis der Sorge fiir die Armen mit dem Martyrium.

38. Etwas mehr als zwei Jahrhunderte spéter zeigte ein weiterer Diakon auf dhnliche Weise
seine Zugehorigkeit zu Jesus Christus, indem er in seinem Leben den Dienst an den Armen
und das Martyrium miteinander verband: der heilige Laurentius. [23] Aus dem Bericht des
Heiligen Ambrosius wissen wir, dass Laurentius, der wihrend des Pontifikats von Papst
Sixtus II. Diakon in Rom war, von den romischen Behdrden gezwungen wurde, die Schitze
der Kirche auszuhdndigen: » Am folgenden Tage fiihrte er die Armen vor. Auf die Frage, wo
die Schitze wiren, die er versprochen hatte, zeigte er auf die Armen und sprach: Das sind die
Schitze der Kirche.« [24] Ambrosius schildert diese Begebenheit und fragt sich: »Welch
bessere Schitze hatte Christus als jene, denen er selbst nach seiner Versicherung innewohnt?«
[25] Er erinnert daran, dass die Diener der Kirche niemals die Sorge fiir die Armen
vernachldssigen und noch weniger Giiter zu ihrem eigenen Vorteil anhdufen diirfen, und sagt:
»wErforderlich ist, dass einer ein solches Handeln in reiner Absicht und aus offensichtlicher
Fiirsorglichkeit vollbringt. In der Tat, wenn jemand Aufwendungen zu seinem Vorteil macht,
so ist es ein Verbrechen; wendet er es fiir die Armen auf, kauft er einen Gefangenen los, so ist
es Barmherzigkeit.« [26]

Die Kirchenviter und die Armen

39. Seit den ersten Jahrhunderten erkannten die Kirchenviter in den Armen einen
vorziiglichen Weg zu Gott, eine besondere Moglichkeit, ihm zu begegnen. Die Nachstenliebe
gegeniiber den Bediirftigen wurde nicht als einfache moralische Tugend verstanden, sondern
als konkreter Ausdruck des Glaubens an das fleischgewordene Wort. Die Gemeinschaft der
Gldubigen war, getragen von der Kraft des Heiligen Geistes, fest verwurzelt in der
Hinwendung zu den Armen, die sie nicht als Anhéngsel, sondern als einen wesentlichen Teil
ihres lebendigen Leibes betrachtete. So ermahnte beispielsweise der heilige Ignatius von
Antiochien auf seinem Weg zum Martyrium die Glidubigen der Gemeinde von Smyrna, ihre
Pflicht zur Néchstenliebe gegeniiber den Bediirftigsten nicht zu vernachldssigen, und warnte
sie, sich nicht wie diejenigen zu verhalten, die sich Gott widersetzen: »Lernt sie kennen, die
Sonderlehren aufstellen {iber die Gnade Jesu Christi, die zu uns gekommen ist, wie sehr sie
dem Willen Gottes entgegen sind! Um die (Nachsten-)Liebe kiimmern sie sich nicht, nicht um
die Witwe, nicht um die Waise, nicht um den Bedrdngten, nicht um den Gefangenen oder
Freigegebenen, nicht um den Hungernden und Diirstenden.« [27] Der Bischof von Smyrna,



Polykarp, empfahl den Amtstrdgern der Kirche ausdriicklich, sich um die Armen zu
kiimmern: » Auch die Presbyter (sollen) wohlwollend (sein), barmherzig gegen alle, (sollen)
die Verirrten zuriickfiihren, alle Kranken besuchen, voll Sorge sein fiir die Witwen, die
Waisen und die Armen; stets (sollen) sie bedacht (sein) auf das Gute vor Gott und den
Menschen.« [28] Aus diesen beiden Zeugnissen geht hervor, wie die Kirche als Mutter der
Armen, als Ort der Annahme und der Gerechtigkeit erscheint.

40. Der heilige Justin erklérte seinerseits in seiner ersten Apologie, die an Kaiser Hadrian, den
Senat und das romische Volk gerichtet war, dass die Christen den Bediirftigen alles gaben,
was sie konnten, weil sie in ithnen Briider und Schwestern in Christus sahen. Als er iiber die
Versammlung der Gldubigen am ersten Tag der Woche schrieb, betonte er, dass in der
christlichen Liturgie die Verehrung Gottes und die Aufmerksamkeit fiir die Armen nicht
voneinander getrennt werden kdnnen. Deshalb gibt zu einem bestimmten Augenblick der
liturgischen Feier »wer [...] die Mittel und guten Willen hat, [...] nach seinem Ermessen, was
er will, und das, was da zusammenkommt, wird bei dem Vorsteher hinterlegt; dieser kommt
damit Waisen und Witwen zu Hilfe, solchen, die wegen Krankheit oder aus sonst einem
Grunde bediirftig sind, den Gefangenen und den Fremdlingen, die in der Gemeinde anwesend
sind, kurz, er ist allen, die in der Stadt sind, ein Fiirsorger«. [29] Dies zeigt, dass die werdende
Kirche den Glauben nicht vom sozialen Handeln trennte: Ein Glaube, der nicht durch Taten
begleitet war, galt als tot, wie der heilige Jakobus lehrt (vgl. Jak 2,17).

Der heilige Johannes Chrysostomus

41. Der unter den Ostlichen Kirchenvitern vielleicht eifrigste Prediger sozialer Gerechtigkeit
war der heilige Johannes Chrysostomus, der zwischen dem 4. und 5. Jahrhundert Erzbischof
von Konstantinopel war. In seinen Homilien ermahnte er die Glaubigen, Christus in den
Bediirftigen zu erkennen: »Willst du also Christi Leib ehren? Geh nicht an ihm voriiber, wenn
du ihn nackt sichst; ehre ihn nicht hier mit seidenen Gewéandern, wihrend du dich drauflen auf
der Strafle nicht um ihn kiimmerst, wo er vor Kélte und BloBe zugrunde geht! [...]. Der Leib
Christi auf dem Altar bedarf keiner Decken, wohl aber einer reinen Seele; derjenige, der sich
drauflen befindet, dagegen braucht viel Sorgfalt. Lernen wir also, weise zu sein, und Christus
so zu ehren, wie er selbst geehrt sein will. Dem Geehrten ist ja die Ehrenbezeugung die
liebste, die er selber wiinscht, nicht die, die wir dafiir halten. [...]. So erweise auch du ihm die
Ehre, die er selbst verlangt hat, und verwende deinen Reichtum zugunsten der Armen. Gott
braucht keine goldenen Kelche, sondern goldene Seelen.« [30] Er stellt mit glasklarer
Deutlichkeit fest, dass die Gldubigen Christus nicht am Altar werden anbeten kdnnen, wenn
sie ihm nicht in den Armen an der Tiir begegnen, und fahrt fort: »Oder was niitzt es dem
Herrn, wenn sein Tisch voll ist von goldenen Kelchen, er selber dagegen vor Hunger stirbt?
Stille zuerst seinen Hunger, dann magst du auch seinen Tisch schmiicken, soviel du kannst.«
[31] Er verstand die Eucharistie also auch als sakramentalen Ausdruck der Nachstenliebe und
der Gerechtigkeit, die ihr vorausgingen, sie begleiteten und sie in der Liebe und
Aufmerksamkeit gegeniiber den Armen fortsetzen sollten.

42. Folglich ist die Néchstenliebe nicht etwas Optionales, sondern das Kriterium fiir den
wahren Gottesdienst. Chrysostomus prangerte vehement den iibertriebenen Luxus an, der mit
Gleichgiiltigkeit den Armen gegeniiber einherging. Die ihnen geschuldete Aufmerksamkeit ist
nicht bloB ein soziales Erfordernis, sondern vielmehr eine Bedingung fiir das Heil, was
zugleich eine Verurteilung ungerechten Reichtums bedeutet: »Es ist groBe Kilte, und auf dem
Boden liegt der Arme in Lumpen gehiillt, halbtodt vor Frost, und klappert mit den Zéhnen,
und sein Anblick und seine Haltung miissen zur Hilfe stimmen, — du aber gehst wohlgewadrmt
und weinselig voriiber; und wie kannst du erwarten, dass Gott dich aus dem Ungliick erretten



werde? [...] Einen Leib, der oft schon todt und ohne Gefiihl ist und von der Ehre gar Nichts
mehr merkt, schmiickst du mit unz&hligen bunten und goldgestickten Gewéndern; jenen
(Leib) aber, der von Schmerz erschdpft und von Hunger und Frost gemartert und zu Boden
gestreckt ist, beachtest du nicht [...].« [32] Dieses ausgeprigte Gesplir fiir soziale
Gerechtigkeit ldsst ihn behaupten, dass »den Armen nichts zu geben bedeutet, sie
auszurauben, sie um ihr Leben zu betriigen, denn das, woriiber wir verfiigen ist nicht unser,
sondern ihr Eigentum«. [33]

Der heilige Augustinus

43. Augustinus hatte den heiligen Ambrosius als geistlichen Lehrer, der auf dem ethischen
Erfordernis des Teilens von Giitern bestand: »Du gibst dem Armen nicht von deinem
Eigentum, sondern du gibst ihm von dem seinen zuriick. Denn du hast dir blo3 das angemalft,
was flir den gemeinsamen Gebrauch bestimmt war.« [34] Fiir den Bischof von Mailand ist die
Almosengabe Wiederherstellung von Gerechtigkeit und keine Geste der Bevormundung. In
seinen Predigten nimmt die Barmherzigkeit einen prophetischen Charakter an: Sie prangert
die Strukturen der Anhdufung von Giitern an und bekriftigt die Gemeinschaft als kirchliche
Berufung.

44. Der heilige Bischof von Hippo, der von seiner Bildung her in dieser Tradition stand, lehrte
seinerseits die vorrangige Liebe zu den Armen. Als wachsamer Hirte und Theologe von
seltener Klarsicht erkannte er, dass wahre kirchliche Gemeinschaft auch in einer
Giitergemeinschaft zum Ausdruck kommt. In seinen Kommentaren zu den Psalmen erinnert
er daran, dass die wirklichen Christen die Liebe zu den Bediirftigsten nicht vernachlissigen:
»Wenn ihr auf eure Briider achtet, erkennt ihr, ob sie etwas bendtigen, wenn aber Christus in
euch wohnt, dann tut ihr auch dem Fremden Gutes.« [35] Dieses Teilen der Giiter entspringt
also der theologischen Tugend der Liebe und hat als letztes Ziel die Liebe zu Christus. Fiir
Augustinus ist der Arme nicht nur ein Mensch, dem geholfen werden muss, sondern die
sakramentale Gegenwart des Herrn.

45. Der Lehrer der Gnade sah in der Fiirsorge fiir die Armen einen konkreten Beweis fiir die
Aufrichtigkeit des Glaubens. Wer sagt, dass er Gott liebt, und kein Mitleid mit den
Bediirftigen hat, der liigt (vgl. / Joh 4,20). In seinem Kommentar zur Begegnung Jesu mit
dem reichen jungen Mann und zum ,,Schatz im Himmel®, der jenen vorbehalten ist, die ihre
Giiter den Armen geben (vgl. Mt 19,21), legt Augustinus dem Herrn folgende Worte in den
Mund: »Die Erde habe ich empfangen, den Himmel werde ich geben; vergidngliche Giiter
habe ich empfangen, ewige Giiter werde ich zuriickgeben; Brot habe ich empfangen, das
Leben werde ich geben. [...] Gastfreundschaft habe ich erhalten, ein Haus werde ich geben;
ich bin besucht worden, als ich krank war, Gesundheit werde ich verleihen; ich bin im
Gefidngnis aufgesucht worden, Freiheit werde ich schenken. Das Brot, das ihr meinen Armen
gegeben habt, ist verbraucht worden, doch das Brot, das ich geben werde, wird euch nicht nur
erquicken, sondern es wird niemals zur Neige gehen.« [36] Der Allerhochste ldsst sich in
seiner GroBziigigkeit gegeniiber denen, die ihm in den Bediirftigsten dienen, nicht
iibertreffen: Je grofer die Liebe zu den Armen ist, desto grof3er ist der Lohn vonseiten Gottes.

46. Diese christozentrische und zutiefst kirchliche Sichtweise fiihrt zu der Uberzeugung, dass
Gaben, die aus Liebe gegeben werden, nicht blof3 die Not des Néchsten lindern, sondern auch
das Herz des Gebenden ldutern, wenn er bereit ist, sich zu dndern: »denn die Almosengabe
kann dir dabei niitzen, vergangene Siinden zu tilgen, wenn du deinen Lebenswandel kiinftig
dnderst«. [37] Es handelt sich sozusagen um den normalen Weg der Bekehrung fiir
diejenigen, die Christus mit ungeteiltem Herzen nachfolgen wollen.



47. In einer Kirche, die in den Armen das Antlitz Christi erkennt und in den Giitern
Werkzeuge der Néchstenliebe sieht, bleibt Augustinus’ Denken eine sichere Orientierung. Die
Treue zu den Unterweisungen des Augustinus erfordert heute nicht nur das Studium seiner
Werke, sondern auch die Bereitschaft, seine Einladung zur Bekehrung radikal zu leben, die
notwendigerweise den Dienst der Néchstenliebe einschlieft.

48. Viele andere Kirchenviter aus Ost und West haben sich zum Vorrang der
Aufmerksamkeit fiir die Armen im Leben und in der Mission eines jeden glaubigen Christen
gedulert. Aus dieser Perspektive ldsst sich zusammenfassend sagen, dass die patristische
Theologie eine praktische war, die auf eine arme Kirche fiir die Armen abzielte, indem sie
daran erinnerte, dass das Evangelium nur dann richtig verkiindet wird, wenn es dazu anspornt,
mit den Geringsten leibhaftig in Beriihrung zu kommen, und davor warnte, dass strenge
Lehren ohne Barmherzigkeit blof3 leere Worte sind.

Die Sorge fiir die Kranken

49. Das christliche Mitgefiihl hat sich in besonderer Weise in der Sorge fiir die Kranken und
Leidenden gezeigt. Aufgrund der Zeichen, die das 6ffentliche Wirken Jesu begleiteten — die
Heilung von Blinden, Aussitzigen und Geldhmten —, erkennt die Kirche, dass die Sorge fiir
die Kranken, in denen sie leicht den gekreuzigten Herrn wiedererkennt, ein wichtiger Teil
ihrer Sendung ist. Der heilige Cyprian erinnerte die Christen wéihrend einer Pestepidemie in
Karthago, wo er Bischof war, an die Bedeutung der Sorge fiir die Kranken: »Diese Pest und
Seuche, die so schrecklich und verderblich erscheint, [erforscht] die Gerechtigkeit jedes
einzelnen [...] und [priift] die Herzen des Menschengeschlechtes darauthin [...], ob die
Gesunden den Kranken dienen, ob die Verwandten ihre Angehorigen innig lieben, ob die
Herren sich ihrer leidenden Diener erbarmen, ob die Arzte die um Hilfe flehenden Kranken
nicht im Stiche lassen, [...].« [38] Die christliche Tradition, die Kranken zu besuchen, ihre
Wunden zu reinigen und die Betriibten zu trosten, ist nicht blof ein philanthropisches Werk,
sondern eine kirchliche Handlung, durch die die Glieder der Kirche in den Kranken »das
leidende Fleisch Christi beriihren«. [39]

50. Im 16. Jahrhundert griindete der heilige Johannes von Gott den nach ihm benannten
Hospitalorden und schuf Modellkrankenhéuser, die alle Menschen unabhéngig von deren
sozialen oder wirtschaftlichen Verhéltnissen aufnahmen. Sein berithmter Ausspruch »Tut
Gutes, Briider!« wurde zum Leitspruch fiir die aktive Néchstenliebe gegeniiber den Kranken.
Zur gleichen Zeit griindete der heilige Kamillus von Lellis den Orden der Diener der Kranken
— die Kamillianer — und machte es sich zur Aufgabe, den Kranken mit ganzer Hingabe zu
dienen. Seine Regel lautet: »Zunichst mdge jeder den Herrn um Gnade bitten, dass er ihm
miitterliche Zuneigung zu seinem Néachsten schenke, damit wir ihm mit aller Liebe dienen
konnen, sowohl der Seele als auch des Leibes, denn wir wiinschen mit Gottes Gnade allen
Kranken mit jener Zuneigung zu dienen, die eine liebende Mutter ihrem einzigen Kind
entgegenbringt, das krank ist.« [40] In Krankenh&usern, auf Schlachtfeldern, in Gefiangnissen
und auf den Straflen verkorperten die Kamillianer die Barmherzigkeit Christi, des Arztes.

51. Eine noch weitreichendere Rolle in der Gesundheitsfiirsorge fiir die Armen spielten viele
gottgeweihte Frauen, die sich mit miitterlicher Liebe um die Kranken kiimmerten wie eine
Mutter um ihr Kind. Die Tochter der christlichen Liebe vom heiligen Vinzenz von Paul, die
Hospitalerinnen, die Schwestern von der Goéttlichen Vorsehung und viele andere Frauenorden
sind auf miitterliche und diskrete Weise in Krankenhédusern, Pflegeheimen und Altenheimen
fiir andere da. Vielen brachten sie Linderung, ein offenes Ohr, Ndhe und vor allem
Zirtlichkeit. Sie errichteten — oft mit ihren eigenen Hénden — Gesundheitseinrichtungen in



Gebieten ohne medizinische Versorgung. Sie lehrten Hygienemafinahmen, halfen bei
Geburten und verabreichten mit natiirlicher Weisheit und in tiefem Glauben die
entsprechenden Medikamente. Thre Hauser wurden zu Oasen der Wiirde, niemand wurde
ausgeschlossen. Mitfithlende Néhe war die wichtigste Medizin. Die heilige Luise von
Marillac schrieb an ihre Schwestern, die Tochter der christlichen Liebe, und erinnerte sie
daran, dass sie »von Gott einen besonderen Segen fiir den Dienst an den armen Kranken in
den

Krankenhdusern erhalten haben«. [41]

52. Heute lebt dieses Erbe in den katholischen Krankenhdusern weiter, in
Pflegeeinrichtungen, die in abgelegenen Regionen erdffnet wurden, in Gesundheitsmissionen,
die in Urwildern betrieben werden, in Aufnahmezentren fiir Drogenabhéngige und in
Feldlazaretten in Kriegsgebieten. Die christliche Nihe zu den Kranken zeigt, dass die
Erlosung nicht eine abstrakte Idee ist, sondern konkretes Handeln. Durch das Versorgen einer
Wunde verkiindet die Kirche, dass das Reich Gottes unter den Schwéchsten seinen Anfang
nimmt. Und auf diese Weise bleibt sie demjenigen treu, der gesagt hat: »Ich war krank, und
ihr habt mich besucht« (Mt 25,36). Wenn die Kirche sich neben einem Aussitzigen, einem
untererndhrten Kind oder einen namenlosen Sterbenden auf die Knie begibt, verwirklicht sie
ihre tiefste Berufung: den Herrn dort zu lieben, wo er am meisten entstellt ist.

Die Sorge fiir die Armen im monastischen Leben

53. Das monastische Leben, das in der Stille der Wiisten entstand, war von Anfang an ein
Zeugnis der Solidaritdt. Die ,,Wiistenviter” und ,,Wiistenmiitter lieBen alles hinter sich —
Reichtum, Ansehen, Familie —, nicht nur weil sie die Giiter der Welt verachteten — contemptus
mundi —, sondern um in dieser radikalen Loslosung dem armen Christus zu begegnen. Der
heilige Basilius der Grof3e, sah in seiner Regel keinerlei Widerspruch zwischen dem Leben
der Monche in Gebet und Einkehr einerseits und ihrer Arbeit zugunsten der Armen
andererseits. Fiir ihn waren die Gastfreundschaft und die Sorge fiir die Bediirftigen integraler
Bestandteil der monastischen Spiritualitét, und auch nachdem sie alles aufgegeben hatten, um
in Armut zu leben, mussten die Monche den Armsten mit ihrer Arbeit helfen, denn »um den
Notleidenden etwas geben zu kdnnen, ist es klar, dass man fleissig arbeiten muss. [...] denn
eine solche Lebensweise ist uns nicht allein zur Abtétung des Leibes, sondern auch wegen der
Néchstenliebe niitzlich, damit Gott durch uns auch den schwachen Briidern das Nothwendige
darreiche« [42] .

54. In Césarea, wo er Bischof war, errichtete er einen Ort namens Basilias, der Unterkiinfte,
Krankenhduser und Schulen fiir Arme und Kranke umfasste. Der Monch war also nicht nur
ein Asket, sondern auch ein Diener. Basilius zeigte auf diese Weise, dass man den Armen
nahe sein muss, um Gott nahe zu sein. Die konkrete Liebe war das Kriterium der Heiligkeit.
Gebet und Fiirsorge, Kontemplation und Pflege, Schreiben und Aufnehmen: Alles war
Ausdruck ein und derselben Liebe zu Christus.

55. Im Westen verfasste der heilige Benedikt von Nursia eine Regel, die zum Riickgrat der
monastischen Spiritualitdt in Europa werden sollte. Darin nimmt die Aufnahme der Armen
und Pilger einen herausragenden Platz ein: »Vor allem bei der Aufnahme von Armen und
Fremden zeige man Eifer und Sorge, denn besonders in ihnen wird Christus aufgenommen.«
[43] Das waren nicht nur Worte: Jahrhundertelang waren die Benediktinerkldster
Zufluchtsorte fiir Witwen, verlassene Kinder, Pilger und Bettler. Fiir Benedikt war das
Gemeinschaftsleben eine Schule der Nachstenliebe. Die kdrperliche Arbeit hatte nicht blof3
eine praktische Funktion, sondern sie formte auch das Herz fiir den Dienst. Das miteinander



Teilen unter den Monchen, die Aufmerksamkeit fiir die Kranken und das Horen auf die
Schwichsten bereiteten darauf vor, Christus aufzunehmen, der in der Person eines Armen und
eines Fremden erscheint. Die klosterliche Gastfreundschaft der Benediktiner ist auch heute
noch Zeichen einer Kirche, die ihre Tiiren 6ffnet, die aufnimmt, ohne zu fragen, die heilt,
ohne etwas als Gegenleistung zu verlangen.

56. Im Laufe der Zeit wurden die Benediktinerkloster zu Orten, die einer Kultur der
Ausgrenzung entgegenwirkten. Die Monche bewirtschafteten das Land, produzierten
Lebensmittel, stellten Medikamente her und gaben sie auf einfache Weise an die
Bediirftigsten weiter. Ihre stille Arbeit war der Sauerteig fiir eine neue Zivilisation, in der die
Armen nicht als ein zu 16sendes Problem gesehen wurden, sondern als Briider und
Schwestern, die es aufzunehmen galt. Die Regel des Teilens, die gemeinsame Arbeit und die
Hilfe fiir die Schwachen waren Eckpunkte einer solidarischen Wirtschaft, die im Gegensatz
zur Logik des Anhédufens stand. Das Zeugnis der Monche zeigte, dass freiwillige Armut
nichts mit Elend zu tun hat, sondern ein Weg der Freiheit und der Gemeinschaft ist. Sie
beschrinkten sich nicht darauf, den Armen zu helfen, sondern wurden ihnen zu Néchsten, zu
Briidern im selben Herrn. In den Klosterzellen und in den Kreuzgéngen war eine Mystik der
Gegenwart Gottes in den Kleinen entstanden.

57. Uber die materielle Unterstiitzung hinaus spielten Klster eine grundlegende Rolle fiir die
kulturelle und geistliche Bildung der Armsten. In Zeiten von Pest, Krieg und Hungersnot
waren sie Orte, an denen die Bediirftigen Brot und Medizin, aber auch Wiirde und Zuspruch
fanden. Dort wurden Waisenkinder erzogen, Lehrlinge ausgebildet und Bauern in
landwirtschaftlichen Techniken und im Lesen unterrichtet. Das Wissen wurde als Geschenk
und als Verantwortung weitergegeben. Der Abt war sowohl Lehrer als auch Vater, und die
monastische Schule war ein Ort der Befreiung durch die Wahrheit. Denn, wie Johannes
Cassianus schreibt, muss der Monch sich »bestreben, vor allem eine unveridnderliche Demut
des Herzens zu erlangen, damit er nicht zu jenem Wissen gefiihrt werde, das aufbldht, sondern
zu jenem, das erleuchtet durch die Vollendung der Liebe«. [44] Durch die Bildung des
Gewissens und die Weitergabe von Weisheit trugen die Monche zu einer christlichen
Péadagogik der Inklusion bei. Die vom Glauben geprigte Kultur wurde in Einfachheit geteilt.
Das von der Liebe erleuchtete Wissen wurde zum Dienst. So erwies sich das monastische
Leben als ein Stil der Heiligkeit und als ein konkreter Weg, um die Gesellschaft zu verdandern.

58. Die monastische Tradition lehrt auf diese Weise, dass Gebet und Nachstenliebe, Stille und
Dienst, Klosterzellen und Krankenhduser ein einziges geistliches Gewebe bilden. Das Kloster
ist ein Ort des Zuhorens und des Handelns, des Gottesdienstes und des miteinander Teilens.
Der grof3e Zisterzienser-Reformer Bernhard von Clairvaux »wies [...] mit Entschiedenheit auf
die Notwendigkeit eines einfachen und mafivollen Lebens hin, sowohl was das Essen wie die
Kleidung und die Klosterbauten betraf, und empfahl die Unterstiitzung und Sorge fiir die
Armenc. [45] Fiir ihn war Mitgefiihl keine Nebensache, sondern der wahre Weg der
Nachfolge Christi. Das Klosterleben zeigt also, wenn es seiner urspriinglichen Berufung treu
bleibt, dass die Kirche nur dann ganz Braut des Herrn ist, wenn sie auch Schwester der Armen
ist. Das Kloster ist nicht nur ein Ort der Zuflucht vor der Welt, sondern eine Schule, in der
man lernt, der Welt besser zu dienen. Dort, wo die Mdnche ihre Tiiren fiir die Armen gedftnet
haben, hat die Kirche mit Demut und Entschlossenheit gezeigt, dass die Kontemplation die
Barmbherzigkeit nicht ausschlief8t, sondern sie vielmehr als ihre reinste Frucht erfordert.

Die Gefangenen befreien



59. Schon zu Zeiten der Apostel hat die Kirche in der Befreiung der Unterdriickten ein
Zeichen des Reiches Gottes gesehen. Jesus selbst hat zu Beginn seines 6ffentlichen Wirkens
verkiindet: »Der Geist des Herrn ruht auf mir; denn er hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt,
damit ich den Armen eine frohe Botschaft bringe; damit ich den Gefangenen die Entlassung
verkiinde« (Lk 4,18). Auch unter prekdren Bedingen beteten die ersten Christen fiir ihre
gefangenen Briider und Schwestern und standen ihnen bei, wie die Apostelgeschichte (vgl.
12,5; 24,23) und verschiedene Schriften der Kirchenviter bezeugen. Dieses befreiende
Wirken setzte sich iiber die Jahrhunderte in konkreten Taten fort, vor allem als das Drama der
Sklaverei und Gefangenschaft ganze Gesellschaften prégte.

60. Zwischen dem Ende des 12. und dem Beginn des 13. Jahrhunderts, als viele Christen im
Mittelmeerraum gefangen genommen oder im Zuge der Kriege in die Sklaverei verschleppt
wurden, entstanden zwei religidose Orden: der Orden der Allerheiligsten Dreifaltigkeit von der
Befreiung der Gefangenen (Trinitarier), gegriindet von den Heiligen Johannes von Matha und
Felix von Valois, sowie der Orden der Seligen Jungfrau Maria von der Barmherzigkeit
(Mercedarier), gegriindet vom heiligen Petrus Nolascus mit Unterstiitzung des heiligen
Dominikaners Raimund von Penafort. Seit ihrer Entstehung hatten diese
Ordensgemeinschaften das besondere Charisma, versklavte Christen zu befreien, indem sie
fiir sie ihren Besitz zur Verfligung stellten [46] und oft sogar ihr Leben einsetzten. Die
Trinitarier mit ihrem Motto Gloria Tibi Trinitas et captivis libertas (Ehre sei dir,
Dreifaltigkeit, und den Gefangenen Freiheit) und die Mercedarier, die den Ordensgeliibden
der Armut, des Gehorsams und der Keuschheit ein viertes Geliibde hinzufiigten, [47]
bezeugten, dass Néchstenliebe heroisch sein kann. Die Befreiung der Gefangenen ist ein
Ausdruck der dreifaltigen Liebe: eines Gottes, der nicht nur von geistlicher Knechtschaft
befreit, sondern auch von konkreter Unterdriickung. Die Geste der Befreiung aus Sklaverei
und Gefangenschaft wird als Fortsetzung des Erlosungsopfers Christi gesehen, dessen Blut
der Preis fiir unsere Befreiung ist (vgl. / Kor 6,20).

61. Die urspriingliche Spiritualitét dieser Orden war tief in der Betrachtung des Kreuzes
verwurzelt. Christus ist der Erloser der Gefangenen schlechthin, und die Kirche, sein Leib,
lebt weiter dieses Geheimnis. [48] Die Ordensleute sahen das Freikaufen der Gefangenen
nicht als eine politische oder wirtschaftliche Handlung, sondern als einen beinahe liturgischen
Akt, als sakramentale Hingabe ihrer selbst. Viele stellten sich mit ihrem eigenen Leib zum
Tausch fiir die Gefangenen zur Verfligung und erfiillten damit buchstéiblich das Gebot: »Es
gibt keine groBere Liebe, als wenn einer sein Leben fiir seine Freunde hingibt« ( Joh 15,13).
Die Tradition dieser Orden ist nicht vorbei. Im Gegenteil: Angesichts der modernen Formen
von Sklaverei wie Menschenhandel, Zwangsarbeit, sexuelle Ausbeutung und verschiedene
Arten von Abhidngigkeit [49] gab sie wichtige Impulse fiir neue Formen des Handelns. Wenn
die christliche Nachstenliebe konkret gelebt wird, dann wirkt sie befreiend. Und die Sendung
der Kirche, wenn sie ihrem Herrn treu ist, besteht immer darin, die Befreiung zu verkiinden.
Auch heute noch, wenn »Millionen Menschen — Kinder, Ménner und Frauen jeden Alters —
ihrer Freiheit beraubt und gezwungen [werden], unter Bedingungen zu leben, die denen der
Sklaverei vergleichbar sind«, [50] wird dieses Erbe von diesen Orden und anderen
Institutionen und Kongregationen weitergetragen, die in stiadtischen Randgebieten,
Konfliktgebieten und auf Migrationsrouten tétig sind. Wenn die Kirche sich hinabbeugt, um
die neuen Ketten zu sprengen, die die Armen fesseln, dann wird sie zu einem Osterlichen
Zeichen.

62. Diese Uberlegungen iiber Menschen, denen die Freiheit genommen wurde, kénnen nicht
abgeschlossen werden, ohne die Héftlinge in den verschiedenen Haftanstalten und
Internierungszentren zu erwihnen. In diesem Zusammenhang sei an die Worte erinnert, die



Papst Franziskus an eine Gruppe von ihnen gerichtet hat: »Fiir mich ist das Betreten eines
Gefédngnisses immer ein wichtiger Moment, denn das Gefangnis ist ein Ort grof3er
Menschlichkeit. [...] Von einer Menschlichkeit, die von Schwierigkeiten, Schuldgefiihlen,
Urteilen, Missverstidndnissen und Leiden geplagt ist, die aber gleichzeitig voller Kraft ist,
voller Sehnsucht nach Vergebung, voller Sehnsucht nach Erlosung.« [51] Unter anderem
diesen Wunsch haben sich auch die Orden, die sich der Befreiung von Gefangenen widmen,
als vorrangigen Dienst an der Kirche zu eigen gemacht. Wie der heilige Paulus verkiindete:
»Zur Freiheit hat uns Christus befreit« ( Gal 5,1). Und diese Freiheit ist nicht bloB eine
innere: Sie zeigt sich in der Geschichte als Liebe, die sich um andere kiimmert und von allen
Fesseln der Knechtschaft befreit.

Zeugen evangeliumsgemdfser Armut

63. Im 13. Jahrhundert, als die Stadte wuchsen, der Reichtum sich mancherorts haufte und
neue Formen der Armut entstanden, brachte der Heilige Geist eine neue Art gottgeweihten
Lebens in der Kirche hervor: die Bettelorden. Im Gegensatz zum ortsbestéindigen
Klosterleben fiihrten die Bettelmonche ein Leben auf der Wanderschaft, ohne personlichen
oder gemeinschaftlichen Besitz, ganz auf die Vorsehung angewiesen. Sie begniigten sich
nicht damit, den Armen zu dienen, sondern wurden arm wie sie. Sie sahen die Stadt als eine
neue Wiiste an und die Ausgegrenzten als neue geistliche Lehrer. Diese Orden — wie die
Franziskaner, Dominikaner, Augustiner und Karmeliter — stellten eine Revolution im Sinne
des Evangeliums dar und ihre einfache und arme Lebensweise wurde zu einem prophetischen
Zeichen fiir die Mission, indem sie die Erfahrung der ersten christlichen Gemeinschaft
wiederaufleben liefen (vgl. Apg 4,32). Das Zeugnis der Bettelorden forderte sowohl die
klerikale Opulenz als auch die Kaltherzigkeit der stddtischen Gesellschaft heraus.

64. Der heilige Franz von Assisi wurde zur Ikone dieses geistlichen Friihlings. Indem er sich
mit der Armut verméihlte, wollte er den armen, nackten und gekreuzigten Christus
nachahmen. In seiner Regel verlangt er, »die Briider sollen sich nichts aneignen, weder Haus
noch Ort noch irgendeine andere Sache. Und gleichwie Pilger und Fremdlinge in dieser Welt,
die dem Herrn in Armut und Demut dienen, mogen sie voll Vertrauen um Almosen bitten
gehen; und sie sollen sich dabei nicht schdmen, weil der Herr sich fiir uns in dieser Welt arm
gemacht hat.« [52] Sein Leben war eine stindige Entduflerung: vom Palast zum Aussétzigen,
von der Beredsamkeit zum Schweigen, vom Besitz zur volligen Hingabe. Franziskus hat
keine Sozialeinrichtung gegriindet, sondern eine Gemeinschaft von Briidern im Sinne des
Evangeliums. In den Armen sah er Geschwister und lebendige Abbilder des Herrn. Seine
Sendung war es, unter ihnen zu sein, aus einer Solidaritit und mitfiihlenden Liebe heraus, die
alle Distanz iiberwand. Seine Armut war beziehungsorientiert: Sie liel ihn zum Néchsten
seiner Mitmenschen werden, ihnen gleich, ja sogar geringer als sie. Seine Heiligkeit entsprang
der Uberzeugung, dass man Christus nur dann wahrhaft empfangen kann, wenn man das
eigene Leben grof3ziigig zu einer Gabe fiir die Briider und Schwestern macht.

65. Die heilige Klara von Assisi griindete, inspiriert von Franziskus, den Orden der Armen
Damen, die spiter Klarissen genannt wurden. Ihr geistlicher Kampf bestand darin, das Ideal
der radikalen Armut treu zu bewahren. Sie lehnte die pépstlichen Privilegien ab, die ihrem
Kloster materielle Sicherheit garantieren konnten, und mit ihrer Entschlossenheit erhielt sie
von Papst Gregor IX. das sogenannte Privilegium Paupertatis verliehen, das das Recht
garantierte, ohne jeglichen materiellen Besitz zu leben. [53] Diese Wahl war Ausdruck ihres
volligen Vertrauens auf Gott wie auch ihres Bewusstseins, dass die freiwillige Armut eine
Form von Freiheit und Prophetie ist. Klara lehrte ihre Schwestern, dass Christus ihr einziges
Erbe sei und dass nichts die Gemeinschaft mit ihm triiben diirfe. Ihr Leben im Gebet und im



Verborgenen war ein lauter Ruf gegen die Weltlichkeit und eine stille Verteidigung der
Armen und Vergessenen.

66. Der heilige Dominikus von Guzman, ein Zeitgenosse des heiligen Franziskus, griindete
den Predigerorden, mit einem anderen Charisma, aber mit derselben Radikalitét. Er wollte das
Evangelium mit jener Kraft verkiinden, die aus einem Leben in Armut kommt, und er war
iiberzeugt davon, dass die Wahrheit glaubwiirdige Zeugen braucht. Das Beispiel eines Lebens
in Armut ging mit dem gepredigten Wort einher. Frei von der Last weltlicher Giiter konnten
sich die Dominikaner besser ihrer Hauptaufgabe widmen, ndmlich der Predigt. Sie begaben
sich in die Stidte, vor allem in Universititsstadte, um die Wahrheit Gottes zu lehren. [54]
Durch ihre Abhingigkeit von anderen zeigten sie, dass der Glaube nicht aufgezwungen
werden kann, sondern ein Angebot darstellt. Und indem sie unter den Armen lebten, lernten
sie die Wahrheit des Evangeliums ,,von unten”, als Jiinger des gedemiitigten Christus.

67. Die Bettelorden waren somit eine lebendige Antwort auf Ausgrenzung und
Gleichgiiltigkeit. Sie schlugen nicht ausdriicklich soziale Reformen vor, sondern eine
personliche und gemeinschaftliche Bekehrung hin zur Logik des Reiches Gottes. Fiir sie war
Armut keine Folge eines Mangels an Giitern, sondern eine freie Entscheidung: sich klein zu
machen, um sich der Kleinen anzunehmen. Wie Thomas von Celano {iber Franziskus sagte:
»Schon trat Franziskus als besonderer Liebhaber der Armen auf [...]. Oft zog er darum seine
Kleider aus und tauschte sie mit den Armen, denen er [...] ganz dhnlich zu werden sich
bemiihte.« [55] Die Bettelmonche wurden zum Symbol einer pilgernden, demiitigen und
geschwisterlichen Kirche, die nicht mit dem Ziel des Proselytismus unter den Armen lebt,
sondern um sich mit ihnen zu identifizieren. Sie lehren, dass die Kirche nur dann Licht ist,
wenn sie sich aller Dinge entledigt, und dass Heiligkeit aus einem demiitigen Herzen kommt,
das sich der Kleinsten annimmt.

Die Kirche und die Unterweisung der Armen

68. Als sich Papst Franziskus an einige Erzieher wandte, erinnerte er daran, dass die
Erziehung seit jeher eine der hochsten Ausdrucksformen der christlichen Néchstenliebe ist:
»Eure Sendung ist voller Hindernisse, aber auch voller Freuden. [...] Eine Mission der Liebe,
weil man nicht unterrichten kann ohne Liebe.« [56] In diesem Sinne haben die Christen seit
frithester Zeit verstanden, dass Wissen befreit, Wiirde verleiht und nidher zur Wahrheit fiihrt.
Fiir die Kirche war die Unterweisung der Armen ein Akt der Gerechtigkeit und des Glaubens.
Durch das Beispiel des Meisters inspiriert, der die Menschen die gottlichen und menschlichen
Wahrheiten lehrte, hat sie es sich zur Aufgabe gemacht, Kinder und Jugendliche,
insbesondere die Armsten, in der Wahrheit und der Liebe zu erziehen. Diese Aufgabe hat mit
der Griindung von Kongregationen, die sich der Volksbildung widmen, Gestalt angenommen.

69. Im 16. Jahrhundert griindete der heilige Josef von Calasanz, den die mangelnde Bildung
und Ausbildung armer Jugendlicher in Rom betroffen machte, in einigen Rdumen neben der
Kirche Santa Dorotea im Stadtteil Trastevere die erste kostenlose 6ffentliche Volksschule
Europas. Dies war die Keimzelle, aus der sich dann, nicht ohne Schwierigkeiten, der Orden
der Armen Regularkleriker der Mutter Gottes von den Frommen Schulen entwickelte, kurz
Piaristen genannt. Sie hatte das Ziel, den Jugendlichen »neben weltlichem Wissen auch die
Weisheit des Evangeliums [zu vermitteln], indem man sie lehrt, in den personlichen
Ereignissen und in der Geschichte das liebevolle Wirken Gottes zu erkennen, des Schopfers
und Erlosers«. [57] Tatsdchlich kdnnen wir diesen mutigen Priester als den »wahren
Begriinder der modernen katholischen Schule [ansehen], die auf die ganzheitliche Bildung des
Menschen ausgerichtet ist und allen offensteht«. [58] Mit derselben Motivation, griindete der



heilige Johannes Baptist de La Salle im 17. Jahrhundert die Briider der Christlichen Schulen,
als er die Ungerechtigkeit erkannte, die durch den Ausschluss der Kinder von Arbeitern und
Bauern aus dem franzdsischen Bildungssystem seiner Zeit verursacht wurde. Sein Ideal war
es, ihnen kostenlose Bildung, eine solide Erziehung und ein briiderliches Umfeld zu bieten.
La Salle sah im Klassenzimmer einen Ort fiir die Forderung des Menschen, aber auch der
Bekehrung. In seinen Internaten bildeten Gebet, Wissensvermittlung, Disziplin und das
Miteinander eine Einheit. Jedes Kind wurde als einzigartiges Geschenk Gottes betrachtet und
die Unterweisung als ein Dienst am Reich Gottes.

70. Im 19. Jahrhundert griindete der heilige Marcellin Champagnat ebenfalls in Frankreich
das Institut der Maristen-Schulbriider. »Er hatte ein Gespiir fiir die geistigen und
erzieherischen Bediirfnisse seiner Zeit, vor allem fiir religiose Unkenntnis und fiir die
Situationen der Verlassenheit, die sich besonders bei der Jugend fanden.« [59] Und er
widmete sich in einer Zeit, in der der Zugang zur Bildung noch immer ein Privileg weniger
war, von ganzem Herzen der Aufgabe, Kinder und Jugendliche, insbesondere die
Bediirftigsten, zu erziehen und ihnen das Evangelium zu verkiinden. Im gleichen Geist
begann der heilige Johannes Bosco in Italien das groBe Werk der Salesianer, das sich auf die
drei Prinzipien der ,,vorbeugenden Methode* — Vernunft, Religion und Liebenswiirdigkeit —
[60] stiitzte. Und der selige Antonio Rosmini griindete das Institut der Nachstenliebe, in dem
die ,,intellektuelle Nichstenliebe — zusammen mit der ,,materiellen* sowie insbesondere der
,»geistlich-pastoralen® — als unverzichtbare Dimension jeder karitativen Tétigkeit galt, die das
Wohl und die ganzheitliche Entwicklung des Menschen zum Ziel hat. [61]

71. Viele weibliche Kongregationen spielten bei dieser pddagogischen Revolution eine
bedeutende Rolle. Die Ursulinen, die Ordensschwestern der Gesellschaft Unserer Lieben Frau
Maria, die Maestre Pie und viele andere, die vor allem im 18. und 19. Jahrhundert gegriindet
wurden, flillten die Rdume, wo der Staat eine Liicke lieB. Sie griindeten Schulen in kleinen
Dorfern, in Vororten und in Arbeitervierteln. Insbesondere die Bildung von Méadchen wurde
zu einer Prioritit. Die Ordensschwestern brachten ithnen Lesen und Schreiben bei,
unterwiesen sie im Glauben, kiimmerten sich um die praktischen Belange des Alltags,
forderten den Geist durch die Pflege der Kiinste und bildeten vor allem das Gewissen. Thre
Péadagogik war einfach: Ndhe, Geduld, Sanftmut. Sie lehrten eher durch ihr Leben als durch
Worte. In Zeiten eines weit verbreiteten Analphabetismus und struktureller Ausgrenzung
waren diese gottgeweihten Frauen Lichtblicke der Hoffnung. IThre Mission war es, das Herz
zu bilden, das Denken zu schulen und die Wiirde zu fordern. Indem sie ein Leben in
Frommigkeit mit dem hingebungsvollen Einsatz fiir den Nichsten verbanden, kimpften sie
gegen die Verwahrlosung, die ihnen begegnete, mit der Zértlichkeit derer, die im Namen
Christi erziehen.

72. Fiir den christlichen Glauben ist die Unterweisung der Armen keine Gefilligkeit, sondern
eine Pflicht. Die Kleinen haben ein Recht auf Wissen, das wesentlich zur Anerkennung ihrer
Menschenwiirde gehdrt. Sie zu unterrichten bedeutet, ihre Wiirde geltend zu machen und
ihnen die Mittel an die Hand zu geben, um ihre Lebenssituation zu verdndern. In der
christlichen Tradition gilt Wissen als ein Geschenk Gottes und als eine gemeinschaftliche
Verantwortung. Die christliche Erziehung bildet nicht bloe Fachleute heran, sondern
Menschen, die fir das Gute, das Schone und die Wahrheit offen sind. Wenn eine katholische
Schule ihrem Namen gerecht wird, ist sie dementsprechend ein Ort der Inklusion, der
ganzheitlichen Bildung und der Forderung des Menschen. Indem sie Glauben und Kultur
verbindet, erdffnet sie Zukunft, ehrt sie das Abbild Gottes und trigt sie zum Aufbau einer
besseren Gesellschaft bei.



Die Begleitung der Migranten

73. Die Erfahrung der Migration begleitet die Geschichte des Volkes Gottes. Abraham bricht
auf, ohne zu wissen, wohin er gehen wird; Moses fiihrt das pilgernde Volk durch die Wiiste;
Maria und Josef flichen mit dem Kind nach Agypten. Christus selbst, ,,der in sein Eigentum
kam, den die Seinen aber nicht authahmen* (vgl. Joh 1,11), hat als Fremder unter uns gelebt.
Aus diesem Grund hat die Kirche in den Migranten immer die lebendige Gegenwart des
Herrn erkannt, der am Tag des Gerichts zu denen, die zu seiner Rechten stehen, sagen wird:
»lch war fremd und ihr habt mich aufgenommen« (Mt 25,35).

74. Im 19. Jahrhundert, als Millionen Européer auf der Suche nach besseren
Lebensbedingungen auswanderten, zeichneten sich zwei grofle Heilige in der Seelsorge fiir
Migranten aus: der heilige Giovanni Battista Scalabrini und die heilige Francesca Saverio
Cabrini. Scalabrini, Bischof von Piacenza, griindete die Kongregation der Missionare vom
Heiligen Karl, um die Migranten in ihren Zielldndern zu begleiten und ihnen geistliche,
rechtliche und materielle Unterstiitzung zu bieten. Er sah in den Migranten die Adressaten
einer neuen Evangelisierung und warnte vor den Gefahren der Ausbeutung und des
Glaubensverlustes in der Fremde. Er antwortete groherzig auf das Charisma, das der Herr
ihm geschenkt hatte: »Scalabrini besa3 Weitblick, er blickte in die Zukunft, auf eine Welt und
eine Kirche ohne Schranken, ohne Fremde« [62] . Die heilige Francesca Cabrini, die in Italien
geboren und in den Vereinigten Staaten eingebiirgert wurde, war die erste US-Biirgerin, die
heiliggesprochen wurde. Um ihre Mission zu erfiillen, den Migranten beizustehen, {iberquerte
sie mehrmals den Atlantik und »fiir die vielen Menschen, die mittellos waren, ohne
Sprachkenntnisse, ohne Moglichkeit, in der amerikanischen Gesellschaft Fufl zu fassen, und
die hiufig Opfer skrupelloser Menschen wurden, schuf sie — von einzigartigem Mut beseelt —
aus dem Nichts Schulen, Krankenhduser und Waisenheime. Ihr rastloses miitterliches Herz
erreichte diese Menschen iiberall: in den Elendsquartieren, Gefdangnissen und Bergwerken. «
[63] Im Heiligen Jahr 1950 erkldrte Papst Pius XII. sie zur Patronin aller Migranten. [64]

75. Die Tradition des kirchlichen Engagements fiir und mit Migranten geht weiter und heute
kommt dieser Dienst in Initiativen wie Aufnahmezentren fiir Fliichtlinge, Missionsstationen
an den Grenzen, den Bemiihungen der Caritas Internationalis und anderer Institutionen zum
Ausdruck. Das heutige Lehramt spricht sich sehr fiir dieses Engagement aus. Papst Franziskus
hat daran erinnert, dass die Aufgabe der Kirche gegeniiber Migranten und Fliichtlingen noch
umfassender ist. Immer wieder hat er betont, dass sich »die Antwort auf die Herausforderung
der gegenwértigen Migration [...] in vier Verben zusammenfassen [lésst]: aufnehmen,
schiitzen, fordern und integrieren. Aber diese Verben gelten nicht nur beziiglich der
Migranten und Fliichtlinge. Sie beschreiben die Sendung der Kirche zu den Menschen an den
Réndern der Existenz, die aufgenommen, geschiitzt, gefordert und integriert werden miissen.
[65] Und er sagte auch: »Jeder Mensch ist Kind Gottes! Ihm ist das Bild Christi eingepragt!
Es geht also darum, dass wir als Erste, und dann mit unserer Hilfe auch die anderen, im
Migranten und im Fliichtling nicht nur ein Problem sehen, das bewiltigt werden muss,
sondern einen Bruder und eine Schwester, die aufgenommen, geachtet und geliebt werden
miissen — eine Gelegenheit, welche die Vorsehung uns bietet, um zum Aufbau einer
gerechteren Gesellschaft, einer vollkommeneren Demokratie, eines solidarischeren Landes,
einer briiderlicheren Welt und einer offeneren christlichen Gemeinschaft entsprechend dem
Evangelium beizutragen.« [66] Wie eine Mutter, begleitet die Kirche alle, die unterwegs sind.
Wo die Welt Bedrohungen sieht, sieht sie Kinder; wo Mauern errichtet werden, baut sie
Briicken. Sie weil}, dass ihre Verkiindigung nur dann glaubwiirdig ist, wenn sie sich in Gesten
der Néhe und der Aufnahme ausdriickt; und dass in jedem zuriickgewiesenen Migranten
Christus selbst an die Tiiren der Gemeinschaft klopft.




An der Seite der Geringsten

76. Christliche Heiligkeit bliiht oft da, wo Menschen am stirksten in Vergessenheit geraten
sind und leiden. Die Armsten der Armen — diejenigen, denen es nicht nur an Giitern mangelt,
sondern auch an Stimme und Anerkennung ihrer Wiirde — nehmen einen besonderen Platz im
Herzen Gottes ein. Sie sind die Auserwéhlten des Evangeliums, die Erben des Reiches Gottes
(vgl. Lk 6,20). In ihnen féhrt Christus fort zu leiden und aufzuerstehen. Durch sie entdeckt die
Kirche wieder neu, dass sie gerufen ist, zu zeigen was ihr eigentliches Wesen ist.

77. Die 2016 heiliggesprochene Teresa von Kalkutta ist zu einer universalen Ikone jener
Nichstenliebe geworden, die sich bis zum AuBersten fiir die Armsten, fiir die AusgestoBenen
der Gesellschaft einsetzt. Als Griinderin der Missionarinnen der Néichstenliebe widmete sie
ihr Leben den verlassenen Sterbenden auf den Stralen Indiens. Sie nahm die Ausgesto3enen
mit, wusch ihre Wunden und begleitete sie bis zu deren Tod mit einer Zértlichkeit, die einem
Gebet gleichkam. Ihre Liebe zu den Armsten der Armen fiihrte dazu, dass sie sich nicht blof
um deren materielle Bediirfnisse kiimmerte, sondern ihnen auch die frohe Botschaft des
Evangeliums verkiindete: »Wir mochten den Armen die frohe Botschaft verkiinden, dass Gott
sie liebt, dass wir sie lieben, dass sie fiir uns wichtig sind, dass auch sie von derselben
liebenden Hand Gottes geschaffen wurden, um zu lieben und um geliebt zu werden. Unsere
armen Menschen sind groBartige Menschen, sie sind sehr liebenswerte Menschen, sie
brauchen nicht unser Mitleid und unser Mitgefiihl, sie brauchen unsere einfiihlsame Liebe. Sie
brauchen unseren Respekt, sie brauchen, dass wir sie mit Wiirde behandeln.« [67] All dies
entsprang einer tiefen Spiritualitit, die den Dienst an den Armsten als Frucht des Gebets und
der Liebe ansah, die die Quelle wahren Friedens ist, wie Papst Johannes Paul II. den Pilgern
in Erinnerung rief, die zu ihrer Seligsprechung nach Rom gekommen waren: »Wo fand
Mutter Teresa die Kraft, um sich vollkommen in den Dienst an den Mitmenschen zu stellen?
Sie fand sie im Gebet und in der stillen Betrachtung Jesu Christi, seines Heiligen Antlitzes
und seines Heiligsten Herzens. Sie selbst brachte dies mit folgenden Worten zum Ausdruck:
,,Die Frucht der Stille ist das Gebet; die Frucht des Gebets ist der Glaube; die Frucht des
Glaubens ist die Liebe; die Frucht der Liebe ist der Dienst; die Frucht des Dienstes ist der
Friede.” [...] Dies war das Gebet, das ihr Herz mit dem Frieden Christi selbst erfiillte und ihr
ermoglichte, diesen Frieden auch auf andere auszustrahlen.« [68] Teresa sah sich nicht als
Philanthropin oder Aktivistin, sondern als Braut des gekreuzigten Christus, dem sie in den
leidenden Briidern und Schwestern mit ganzer Liebe diente.

78. In Brasilien verkorperte die heilige Dulce dos Pobres — bekannt als ,,der gute Engel von
Bahia*“ — denselben Geist des Evangeliums auf typisch brasilianische Weise. Mit Blick auf sie
und zwei weitere Ordensfrauen, die im Rahmen derselben Feier heiliggesprochen wurden,
erinnerte Papst Franziskus an ihre Liebe zu denen, die ganz am Rande der Gesellschaft
stehen. Die neuen Heiligen, sagte er, »zeigen uns, dass das Ordensleben ein Weg der Liebe an
den existentiellen Rédndern der Welt ist«. [69] Schwester Dulce begegnete der Unsicherheit
mit Kreativitit, den Widerstdnden mit Zartlichkeit und der Bediirftigkeit mit
unerschiitterlichem Glauben. Anfangs brachte sie Kranke in einem Hiihnerstall unter und von
dort aus griindete sie eines der grof3ten sozialen Hilfswerke des Landes. Sie stand tdglich
Tausenden von Menschen bei, ohne jemals ihr Feingefiihl zu verlieren. Aus Liebe zu dem, der
im hochsten Malle arm ist, begab sie sich als Arme unter die Armen. Sie lebte mit wenig,
betete inbriinstig und diente mit Freude. Ihr Glaube entfernte sie nicht von der Welt, sondern
lieB sie das Leid der Geringsten noch tiefer mitfiihlen.

79. Man konnte auch an den heiligen Benedetto Menni und die Hospitalschwestern vom
Heiligen Herzen Jesu erinnern, die sich um Menschen mit Behinderungen kiimmerten; an den



heiligen Charles de Foucauld inmitten der Gemeinschaften der Sahara; an die heilige
Katharine Drexel, die besonders benachteiligten Bevolkerungsgruppen in Nordamerika
beiseitestand; an Schwester Emmanuelle, die mit den Miillsammlern im Kairoer Stadtteil
Ezbet El Nakhl lebte; und an sehr viele andere. Alle haben auf ihre Weise entdeckt, dass die
Armsten nicht bloBe Adressaten unseres Mitgefiihls sind, sondern Lehrer des Evangeliums.
Es geht nicht darum, Gott zu ihnen ,,zu bringen”, sondern ihm bei ihnen zu begegnen. All
diese Beispiele lehren uns, dass der Dienst an den Armen nicht eine Geste ,,von oben nach
unten“ ist, sondern eine Begegnung unter Gleichen, in der Christus offenbar und verehrt wird.
Der heilige Johannes Paul II. hat uns daran erinnert, dass »in den Armen Christus in
besonderer Weise gegenwirtig [ist], was der Kirche eine vorrangige Option fiir sie auferlegt«.
[70] Wenn die Kirche sich also hinabbeugt, um sich der Armen anzunehmen, dann nimmt sie
ihre erhabenste Haltung ein.

Volksbewegungen

80. Wir miissen auch anerkennen, dass im Laufe der Jahrhunderte der christlichen Geschichte
die Hilfe fiir die Armen und der Kampf fiir ihre Rechte nicht nur einzelne Personen, einige
Familien, Institutionen oder religiose Gemeinschaften betrafen. Es gab und gibt verschiedene
Volksbewegungen, die aus Laien bestehen und von volksnahen Fithrungspersonlichkeiten
geleitet werden, und die oft verdichtigt, ja verfolgt werden. Ich beziehe mich auf eine
»Gesamtheit von Menschen, die nicht als Einzelpersonen unterwegs sind, sondern als Gefiige
einer Gemeinschaft aus allen und fiir alle, die es nicht zulassen kann, dass die Armsten und
Schwichsten zuriickbleiben: [...] Volksnahe Fithrungsgestalten besitzen also die Féhigkeit,
alle zu beteiligen [...] Sie empfinden weder Furcht noch Abscheu vor den jungen Menschen,
die Verwundungen oder die Last eines Kreuzes zu tragen haben.« [71]

81. Diese volksnahen Fiihrungspersonlichkeiten wissen, dass Solidaritdt auch bedeutet, »dass
man gegen die strukturellen Ursachen der Armut kimpft: Ungleichheit, das Fehlen von
Arbeit, Boden und Wohnung, die Verweigerung der sozialen Rechte und der Arbeitsrechte.
Es bedeutet, dass man gegen die zerstorerischen Auswirkungen der Herrschaft des Geldes
kdmpft: [...]. Die Solidaritdt, verstanden in ihrem tiefsten Sinne, ist eine Art und Weise,
Geschichte zu machen, und genau das ist es, was die Volksbewegungen tun.« [72] Aus
diesem Grund ist es notwendig, dass die verschiedenen Institutionen, wenn sie iiber die
Bediirfnisse der Armen nachdenken, »die Volksbewegungen mit einschlieBen und die lokalen,
nationalen und internationalen Regierungsstrukturen mit jenem Strom moralischer Energie
beleben, der der Miteinbeziehung der Ausgeschlossenen in den Aufbau unseres gemeinsamen
Schicksals entspringt«. [73] Die Volksbewegungen fordern ndmlich dazu auf, die
»Vorstellung von einer Sozialpolitik, die verstanden wird als eine Politik gegeniiber den
Armen, aber nie mit den Armen, die nie die Politik der Armen ist und schon gar nicht in einen
volkerverbindenden Plan integriert ist«, [74] zu iiberwinden. Wenn Politiker und Fachleute
thnen nicht zuhoren, »verkiimmert die Demokratie, wird sie zum Nominalismus, zur
Formalitét, verliert sie ihre Reprisentativitét, wird sie entleiblicht, weil sie das Volk aullen
vor lésst in seinem Kampf um die Wiirde, beim Aufbau seines Schicksals«. [75] Dasselbe gilt
fiir die kirchlichen Institutionen.

KAPITEL IV
EINE GESCHICHTE, DIE WEITERGEHT

Das Jahrhundert der Soziallehre der Kirche



82. Die sich beschleunigenden technologischen und sozialen Verdnderungen der vergangenen
zwei Jahrhunderte, die von tragischen Widerspriichen geprigt waren, haben die Armen nicht
einfach nur hingenommen, sondern sie sind damit umgegangen und haben dariiber
nachgedacht. Die Arbeiter-, Frauen- und Jugendbewegungen sowie der Kampf gegen
rassistische Diskriminierung haben zu einem neuen Bewusstsein fiir die Wiirde derjenigen
beigetragen, die am Rande der Gesellschaft stehen. Auch der Beitrag der Soziallehre der
Kirche hat diese Wurzeln im Volk, die nicht vergessen werden diirfen: Thre Neuauslegung der
christlichen Offenbarung unter den modernen Gesellschafts-, Arbeits-, Wirtschafts- und
kulturellen Verhiltnissen wére ohne die Laien undenkbar, die es mit den Herausforderungen
ihrer Zeit zu tun hatten. An ihrer Seite wirkten Ordensleute, als Zeugen einer Kirche, die liber
die bereits beschrittenen Wege hinausgeht. Der Epochenwechsel, den wir erleben, macht die
kontinuierliche Interaktion zwischen Getauften und Lehramt, zwischen Biirgern und
Experten, zwischen Volk und Institutionen heute noch notwendiger. Insbesondere muss von
neuem erkannt werden, dass die Wirklichkeit von den Réndern besser zu sehen ist und dass
die Armen iiber eine ihnen eigene Intelligenz verfiigen, die fiir die Kirche und die Menschheit
unverzichtbar ist.

83. Das Lehramt der letzten 150 Jahre bietet eine wahre Fundgrube wertvoller Lehren iiber
die Armen. So machten sich die Bischofe von Rom zur Stimme neuer Erkenntnisse, die zuvor
einen Prozess der Priifung und Unterscheidung in der Kirche durchlaufen hatten. In der
Enzyklika Rerum novarum (1891) befasste sich Leo XIII. beispielsweise mit der Frage der
Arbeit, deckte die unertrdgliche Lage vieler Industriearbeiter auf und sprach sich fiir die
Schaffung einer gerechten Gesellschaftsordnung aus. In diesem Sinne haben sich auch andere
Pépste geduBert. Johannes XXIII. setze sich mit der Enzyklika Mater et Magistra (1961) fiir
eine weltweite Gerechtigkeit ein: Die reichen Lander durften angesichts der von Hunger und
Elend bedringten Lénder nicht gleichgiiltig bleiben, sondern sollten diesen mit all ihren
Giitern groBziigig helfen.

84. Beziiglich der Frage der Armen stellt das Zweite Vatikanische Konzil einen wesentlichen
Meilenstein des kirchlichen Erkenntnisprozesses im Lichte der Offenbarung dar. Obwohl in
den Vorbereitungsdokumenten diesem Aspekt nur am Rande Beachtung geschenkt wurde,
lenkte der heilige Johannes XXIII. mit seiner Radiobotschaft vom 11. September 1962, einen
Monat vor Er6ffnung des Konzils, mit unvergesslichen Worten die Aufmerksamkeit auf
dieses Thema: »Die Kirche zeigt sich, wie sie ist und wie sie sein will, als die Kirche aller und
besonders als die Kirche der Armen.« [76] In der Folge waren es um die Erneuerung der
Kirche bemiihte Bischofe, Theologen und Experten — mit der Unterstiitzung des heiligen
Johannes XXIII. selbst —, die durch ihre bedeutende Arbeit eine Neuausrichtung des Konzils
bewirkten. Von grundlegender Bedeutung ist der christozentrische, also lehrmiBige und nicht
nur soziale Charakter dieser Bewegung. Zahlreiche Konzilsviter forderten die Festigung eines
Bewusstseins, das Kardinal Lercaro in seiner denkwiirdigen Rede vom 6. Dezember 1962 so
treffend zum Ausdruck brachte: »Das Geheimnis Christi in der Kirche war immer, und ist es
heute ganz besonders, das Geheimnis Christi in den Armen.« [77] Und weiter: »Es handelt
sich nicht um irgendein Thema, sondern in gewisser Weise um das einzige Thema des ganzen
Zweiten Vatikanischen Konzils.« [78] Der Erzbischof von Bologna vermerkte bei der
Vorbereitung des Textes dieser Rede: »Dies ist die Stunde der Armen, der Millionen Armen
auf der ganzen Welt, dies ist die Stunde des Geheimnisses der Kirche als Mutter der Armen,
dies ist die Stunde des Geheimnisses Christi insbesondere in den Armen.« [79] Damit wurde
die Notwendigkeit einer neuen, einfacheren und schlichteren Form der Kirche deutlich, die
das gesamte Volk Gottes und seine geschichtliche Gestalt miteinbezieht. Eine Kirche, die
ihrem Herrn &hnlicher ist als den weltlichen Méchten, und der es darum geht, die gesamte




Menschheit zu einem konkreten Engagement fiir die Losung des groen Problems der Armut
in der Welt anzuregen.

85. Der heilige Paul VI. griff bei der Erdffnung der zweiten Sitzungsperiode des Konzils das
Thema seines Vorgéngers wieder auf, nimlich dass die Kirche mit besonderem Interesse »auf
die Armen, die Bediirftigen, die Bedringten, die Hungrigen, die Leidenden, die Gefangenen
[sieht], sie also auf die ganze leidende und weinende Menschheit blickt: Nach dem Recht des
Evangeliums gehort sie zu ihr.« [80] In der Generalaudienz vom 11. November 1964 betonte
er, dass »der Arme ein Représentant Christi ist«, und stellte eine Verbindung her zwischen
den beiden Arten, wie Christus einerseits durch die Armen und andererseits durch den Papst
reprisentiert wird: »Die Représentation Christi durch den Armen ist universal, jeder Arme
spiegelt Christus wider; jene des Papstes ist eine personliche. [...] Der Arme und Petrus
konnen zusammentfallen, sie kdnnen dieselbe Person sein, der eine doppelte Reprisentation
zukommt, die der Armut und die der Autoritit.« [81] Auf diese Weise wurde die innere
Verbindung zwischen der Kirche und den Armen mit beispielloser Klarheit bildhaft zum
Ausdruck gebracht.

86. In der Pastoralkonstitution Gaudium et spes aktualisiert das Konzil das Erbe der
Kirchenviter und bekréftigt nachdriicklich die universale Bestimmung der Giiter der Erde und
die sich daraus ergebende soziale Funktion des Eigentums: »Gott hat die Erde mit allem, was
sie enthilt, zum Nutzen aller Menschen und Volker bestimmt; darum miissen diese
geschaffenen Giiter in einem billigen Verhiltnis allen zustatten kommen; [...]. Darum soll der
Mensch, der sich dieser Giiter bedient, die d&ueren Dinge, die er rechtméBig besitzt, nicht nur
als ihm personlich zu eigen, sondern muss er sie zugleich auch als Gemeingut ansehen in dem
Sinn, dass sie nicht ihm allein, sondern auch anderen von Nutzen sein konnen. Zudem steht
allen das Recht zu, einen fiir sich selbst und ihre Familien ausreichenden Anteil an den
Erdengiitern zu haben. [...] Wer aber sich in dulerster Notlage befindet, hat das Recht, vom
Reichtum anderer das Bendtigte an sich zu bringen. [...] Aber auch das Privateigentum selbst
hat eine ithm wesentliche soziale Seite; sie hat ihre Grundlage in der Widmung der Erdengiiter
an alle. Bei AuBerachtlassung dieser seiner sozialen Seite fiihrt das Eigentum in groem
Umfang zu Raffgier und schweren Verirrungen; [...].« [82] Diese Uberzeugung wird vom
heiligen Paul VL. in der Enzyklika Populorum Progressio wieder aufgegriffen, wo wir lesen,
dass niemand »befugt [ist], seinen Uberfluss ausschlieBlich sich selbst vorzubehalten, wo
andern das Notwendigste fehlt«. [83] In seiner Rede vor den Vereinten Nationen zeigte sich
Papst Montini als Anwalt der armen Volker [84] und forderte die internationale Gemeinschaft
auf, sich fiir eine solidarische Welt einzusetzen.

87. Mit dem heiligen Johannes Paul II. verstetigt sich, zumindest im Bereich der Lehre, die
besondere Beziehung der Kirche zu den Armen. Sein Lehramt hat ndmlich anerkannt, dass die
Option fiir die Armen »ein besonderer Vorrang in der Weise [ist], wie die christliche Liebe
ausgelibt wird; eine solche Option wird von der ganzen Tradition der Kirche bezeugt«. [85] In
der Enzyklika Sollicitudo rei socialis schreibt er weiter: »Heute muss angesichts der
weltweiten Bedeutung, die die Soziale Frage erlangt hat, diese vorrangige Liebe mit den von
ihr inspirierten Entscheidungen die unzéhligen Scharen von Hungernden, Bettlern,
Obdachlosen, Menschen ohne medizinische Hilfe und vor allem ohne Hoffnung auf eine
bessere Zukunft umfassen: Es ist unmoglich, die Existenz dieser Menschengruppen nicht zur
Kenntnis zu nehmen. An ihnen vorbeizusehen wiirde bedeuten, dass wir dem ,,reichen
Prasser* gleichen, der so tat, als kenne er den Bettler Lazarus nicht, ,,der vor seiner Tiir lag™
(vgl. Lk 16,19-31).« [86] Seine Worte iiber die Arbeit sind von Bedeutung, wenn wir etwa an
die aktive Rolle der Armen fiir die Erneuerung der Kirche und der Gesellschaft denken und
jenen bevormundenden Ansatz hinter uns lassen, der sich darauf beschrénkt, sie in ihren




unmittelbaren Bediirfnissen zu unterstiitzen. In der Enzyklika Laborem exercens sagt er, dass
»die menschliche Arbeit ein Schliissel und wohl der wesentliche Schliissel in der gesamten
sozialen Frage ist«. [87]

88. Angesichts der vielfdltigen Krisen, die den Beginn des dritten Jahrtausends geprigt haben,
erscheint der Zugang Benedikts XVI. deutlich politischer. So beteuert er in der Enzyklika
Caritas in veritate: »Man liebt den Nachsten um so wirkungsvoller, je mehr man sich fiir ein
gemeinsames Gut einsetzt, das auch seinen realen Bediirfnissen entspricht.« [88] Desweiteren
bemerkt er: »Hunger héngt nicht so sehr von materieller Knappheit ab, sondern vielmehr von
einem Mangel an sozialen Ressourcen, von denen die institutionellen die wichtigsten sind. Es
fehlt also ein System wirtschaftlicher Institutionen, das sowohl einen regelmafigen und
erndhrungsphysiologisch angemessenen Zugang zu Nahrungsmitteln und Wasser
gewihrleistet als auch den Bediirfnissen im Zusammenhang mit Grundbediirfnissen und
echten Nahrungsmittelkrisen, die durch natiirliche Ursachen oder durch nationale und
internationale politische Verantwortungslosigkeit verursacht werden, gerecht wird.« [89]

89. Papst Franziskus hat darauf hingewiesen, dass neben dem Lehramt der Bischofe von Rom
in den letzten Jahrzehnten auch die Stellungnahmen der nationalen und regionalen
Bischofskonferenzen immer hiufiger geworden sind. So konnte er beispielsweise aus erster
Hand das besondere Engagement des lateinamerikanischen Episkopats beim Uberdenken der
Beziehung der Kirche zu den Armen bezeugen. In der Zeit nach dem Konzil war in fast allen
Léndern Lateinamerikas eine starke Identifikation der Kirche mit den Armen und eine aktive
Beteiligung an ihrer Befreiung zu spiiren. Das Herz der Kirche war bewegt angesichts der
vielen Armen, die unter Arbeitslosigkeit, Unterbeschaftigung, ungerechten Lohnen und
miserablen Lebensbedingungen litten. Das Martyrium des heiligen Oscar Romero, Erzbischof
von San Salvador, war fiir die Kirche zugleich Zeugnis und eindringliche Ermahnung. Die
dramatische Situation der tiberwiegenden Mehrheit seiner Glaubigen ging ihm personlich
nahe und er stellte sie in den Mittelpunkt seines pastoralen Wirkens. Die Versammlungen der
lateinamerikanischen Bischofe in Medellin, Puebla, Santo Domingo und Aparecida stellen fiir
die gesamte Kirche wichtige Meilensteine dar. Ich selbst, der ich viele Jahre als Missionar in
Peru tdtig gewesen bin, verdanke diesem Weg der Unterscheidung in der Kirche, den Papst
Franziskus klug mit dem Weg anderer Teilkirchen, insbesondere im globalen Siiden, zu
verbinden wusste, sehr viel. Nun mdchte ich auf zwei spezifische Themen dieses
bischoflichen Lehramtes eingehen.

Strukturen der Stinde, die Armut und extreme Ungleichheit verursachen

90. In Medellin sprachen sich die Bischofe fiir die vorrangige Option fiir die Armen aus:
»Christus, unser Erloser, liebt nicht nur die Armen, sondern ,.er, der reich war, machte sich
arm®, lebte in Armut, konzentrierte seine Sendung darauf, dass er den Armen ihre Befreiung
verkiindete und griindete seine Kirche als Zeichen dieser Armut unter den Menschen. [...] Die
Armut so vieler Briider und Schwestern schreit nach Gerechtigkeit, Solidaritét, Zeugnis,
Engagement, Anstrengung und Uberwindung fiir die volle Erfiillung des von Christus
anvertrauten Heilsauftrages.« [90] Die Bischofe bekriftigen nachdriicklich, dass die Kirche
nicht nur die Lage der Armen teilen, sondern sich auch an ihre Seite stellen und sich aktiv fiir
ihre umfassende Forderung einsetzen miisse, wenn sie ihrer Berufung voll und ganz treu sein
wolle. Angesichts der weiter wachsenden Not in Lateinamerika bekréftigte die Versammlung
von Puebla die Entscheidung von Medellin mit einer aufrichtigen und prophetischen Option
fiir die Armen und bezeichnete die Strukturen der Ungerechtigkeit als ,,soziale Siinde*.



91. Die Liebe ist eine Kraft, die die Wirklichkeit veridndert, eine echte geschichtsverdndernde
Kraft. Aus dieser Quelle muss sich alles Bemiihen, »die strukturellen Ursachen der Armut zu
beheben« [91] und dies unverziiglich anzugehen, speisen. Ich wiinsche mir daher, »dass die
Zahl der Politiker zunimmt, die fahig sind, in einen echten Dialog einzusteigen, der sich
wirksam darauf ausrichtet, die tiefen Wurzeln und nicht den duBeren Anschein der Ubel
unserer Welt zu heilen«, [92] denn es »geht [...] darum, den Schrei ganzer Volker, der
drmsten Volker der Erde zu horen«. [93]

92. Es ist daher notwendig, weiterhin die »Diktatur einer Wirtschaft, die totet« anzuprangern
und anzuerkennen, dass »wéhrend die Einkommen einiger weniger exponentiell steigen, [...]
die der Mehrheit immer weiter entfernt [sind] vom Wohlstand dieser gliicklichen Minderheit.
Dieses Ungleichgewicht geht auf Ideologien zuriick, die die absolute Autonomie der Mérkte
und die Finanzspekulation verteidigen. Darum bestreiten sie das Kontrollrecht der Staaten, die
beauftragt sind, liber den Schutz des Gemeinwohls zu wachen. Es entsteht eine neue,
unsichtbare, manchmal virtuelle Tyrannei, die einseitig und unerbittlich ihre Gesetze und ihre
Regeln aufzwingt.« [94] Obwohl es nicht an Theorien fehlt, die versuchen, den aktuellen
Zustand zu rechtfertigen, oder erkléren, dass die wirtschaftliche Vernunft von uns verlangt,
darauf zu warten, dass die unsichtbaren Krifte des Marktes alles 16sen, ist die Wiirde eines
jeden Menschen jetzt und nicht erst morgen zu respektieren. Das Elend so vieler Menschen,
deren Wiirde negiert wird, muss ein stindiger Appell an unser Gewissen sein.

93. In der Enzyklika Dilexit nos hat Papst Franziskus daran erinnert, dass die soziale Siinde
als ,,Struktur der Siinde* in der Gesellschaft Gestalt annimmt und »oft Teil einer
vorherrschenden Denkweise [ist], die als normal oder rational betrachtet, was in Wirklichkeit
blof3 Egoismus und Gleichgiiltigkeit ist. Dieses Phanomen kann man als soziale Entfremdung
bezeichnen.« [95] Es wird normal, die Armen zu ignorieren und so zu leben, als ob es sie
nicht gédbe. Es erscheint als verniinftige Entscheidung, die Wirtschaft so zu organisieren, dass
vom Volk Opfer verlangt werden, um bestimmte Ziele zu erreichen, die fiir die Machtigen
von Interesse sind. Unterdessen werden den Armen nur ,,Tropfen” versprochen, die so lange
fallen werden, bis eine neue globale Krise sie wieder in die vorherige Situation zuriickwirft.
Dies ist eine wahre Entfremdung, die dazu fiihrt, dass man nur theoretische Ausreden findet
und nicht versucht, die konkreten Probleme der Notleidenden unverziiglich zu 16sen. Schon
der heilige Johannes Paul II. hat es gesagt: »Entfremdet wird eine Gesellschaft, die in ihren
sozialen Organisationsformen, in Produktion und Konsum, die Verwirklichung dieser
Hingabe und die Bildung dieser zwischenmenschlichen Solidaritit erschwert.« [96]

94. Wir miissen uns immer mehr dafiir einsetzen, die strukturellen Ursachen der Armut zu
beseitigen. Dies ist eine dringende Aufgabe, die »nicht warten [kann], nicht nur wegen eines
pragmatischen Erfordernisses, Ergebnisse zu erzielen und die Gesellschaft zu ordnen, sondern
um sie von einer Krankheit zu heilen, die sie anfillig und unwiirdig werden l4sst und sie nur
in neue Krisen fiihren kann. Die Hilfsprojekte, die einigen dringlichen Erfordernissen
begegnen, sollten nur als provisorische Maflnahmen angesehen werden.« [97] Mangelnde
Gerechtigkeit ist »die Wurzel der sozialen Ubel« [98]. Denn »oft stellt man fest, dass
tatsdchlich die Menschenrechte nicht fiir alle gleich gelten«. [99]

95. Es kommt vor, dass es »in dem geltenden ,,privatrechtlichen* Erfolgsmodell [...] wenig
sinnvoll [scheint], zu investieren, damit diejenigen, die auf der Strecke geblieben sind, die
Schwachen oder die weniger Begabten es im Leben zu etwas bringen kénnen«. [100] Die
Frage, die wiederkehrt, ist stets dieselbe: Sind die weniger Begabten keine Menschen? Haben
die Schwachen nicht die gleiche Wiirde wie wir? Sind diejenigen, die mit weniger
Moglichkeiten geboren wurden, als Menschen weniger wert und miissen sich damit



begniigen, blof3 zu iiberleben? Von der Antwort, die wir auf diese Fragen geben, hdngt der
Wert unserer Gesellschaften ab, und von ihr hingt auch unsere Zukunft ab. Entweder wir
gewinnen unsere moralische und geistige Wiirde zuriick oder wir fallen gleichsam in ein
Schmutzloch. Wenn wir nicht innehalten und die Dinge ernst nehmen, werden wir weiterhin,
offen oder verdeckt, »auf diese Weise das gegenwirtige Modell der Verteilung |[...]
legitimieren, in dem eine Minderheit sich fiir berechtigt hélt, in einem Verhéltnis zu
konsumieren, das unmoglich verallgemeinert werden konnte, denn der Planet wére nicht
einmal imstande, die Abfille eines solchen Konsums zu fassen«. [101]

96. Zu den strukturellen Herausforderungen, die unmdoglich von oben herab geldst werden
konnen und dringend anzugehen sind, gehdren die Orte, Rdume, Hiuser und Stidte, in denen
die Armen leben und sich bewegen. Wir wissen: » Wie schon sind die Stidte, die das
krankhafte Misstrauen liberwinden, die anderen mit ihrer Verschiedenheit eingliedern und aus
dieser Integration einen Entwicklungsfaktor machen! Wie schon sind die Stddte, die auch in
ihrer architektonischen Planung reich sind an Raumen, die verbinden, in Beziehung setzen
und die Anerkennung des anderen begiinstigen!« [102] Gleichzeitig »kénnen wir es nicht
unterlassen, die Auswirkungen der Umweltzerstdrung, des aktuellen Entwicklungsmodells
und der Wegwerfkultur auf das menschliche Leben zu betrachten«. [103] Denn »der Verfall
der Umwelt und der der Gesellschaft [schidigen] in besonderer Weise die Schwichsten des
Planeten«. [104]

97. Daher ist es die Aufgabe aller Glieder des Gottesvolkes die Stimme auf unterschiedliche
Weisen zu erheben, damit sie aufriittelt, anprangert und sich auch dann exponiert, wenn dies
bedeutet, als ,,dumm* angesehen zu werden. Die Strukturen der Ungerechtigkeit miissen mit
der Kraft des Guten erkannt und zerstort werden, durch einen Gesinnungswandel, aber auch
mit Hilfe der Wissenschaften und der Technik, durch die Entwicklung wirksamer politischer
MaBnahmen zur Umgestaltung der Gesellschaft. Es ist stets zu bedenken, dass das Anliegen
des Evangeliums nicht bloB in einer individuellen und innigen Beziehung zum Herrn besteht.
Das Anliegen ist viel umfassender: Es »ist das Reich Gottes (vgl. Lk 4,43); es geht darum,
Gott zu lieben, der in der Welt herrscht. In dem Mal, in dem er unter uns herrschen kann,
wird das Gesellschaftsleben fiir alle ein Raum der Briiderlichkeit, der Gerechtigkeit, des
Friedens und der Wiirde sein. Sowohl die Verkiindigung als auch die christliche Erfahrung
neigen dazu, soziale Konsequenzen auszulosen. Suchen wir sein Reich.« [105]

98. Ein Dokument, das anfangs nicht von allen positiv aufgenommen worden ist, bietet uns
schlieBlich eine nach wie vor aktuelle Uberlegung: »Den Verteidigern der ,,Orthodoxie* wirft
man manchmal Passivitét, Nachsichtigkeit und schuldhafte Mitwisserschaft gegeniiber
unertraglichen Situationen der Ungerechtigkeit und gegentiber politischen Regimen, die diese
erhalten, vor. Wie es auch um die Berechtigung dieses Vorwurfs stehen mag, sicher ist von
allen, besonders aber von den Hirten und den Verantwortlichen, die geistliche Bekehrung, die
intensive Gottes- und Néchstenliebe, der Eifer fiir Gerechtigkeit und Frieden, der
evangelische Sinn fiir die Armen und die Armut gefordert. Die Sorge um die Reinheit der
Lehre geht nicht ohne die Bemiihung, durch ein integrales theologales Leben die Antwort
eines wirksamen Zeugnisses des Dienstes am Néachsten, besonders aber am Armen und
Unterdriickten, zu geben.« [106]

Die Armen als Subjekte
99. Ein wesentliches Geschenk fiir den Weg der Weltkirche stellt der Unterscheidungsprozess

der Versammlung von Aparecida dar, in dem die lateinamerikanischen Bischofe deutlich
machten, die vorrangige Option der Kirche fiir die Armen sei »im christologischen Glauben



an jenen Gott implizit enthalten, der fiir uns arm geworden ist, um uns durch seine Armut
reich zu machen«. [107] Das Dokument kontextualisiert die Mission innerhalb der aktuellen
Situation der globalisierten Welt mit ihren neuen und dramatischen Ungleichgewichten, [108]
und in der Schlussbotschaft schreiben die Bischdfe: »Die groflen Unterschiede zwischen
Reichen und Armen fordern uns auf, mit groBerem Einsatz Jiinger zu werden, die als
Tischgemeinschaft das Leben miteinander zu teilen verstehen, die Tischgemeinschaft aller
S6hne und Tochter des Vaters, eine offene Tischgemeinschaft, aus der niemand
ausgeschlossen sein und bei der niemand fehlen darf. Daher bekréftigen wir die vorrangige,
evangeliumsgeméfe Option fiir die Armen.« [109]

100. Zugleich vertieft das Dokument ein Thema, das bereits in fritheren Versammlungen des
lateinamerikanischen Episkopats behandelt wurde, und betont die Notwendigkeit,
Randgruppen als Subjekte anzusehen, die in der Lage sind, eine eigene Kultur zu schaffen,
statt sie als Objekte der Wohltétigkeit zu betrachten. Dies impliziert, dass solche Gruppen das
Recht haben, das Evangelium geméf den in ihrer Kultur bestehenden Werten zu leben und
entsprechend ihren Glauben zu feiern und zu vermitteln. Die Erfahrung der Armut gibt ihnen
die Fahigkeit, Aspekte der Wirklichkeit zu erkennen, die andere nicht zu sehen vermdgen,
und deshalb ist es fiir die Gesellschaft notwendig, ihnen zuzuhdren. Das Gleiche gilt fiir die
Kirche, die ihre ,,volkstiimliche* Art, den Glauben zu leben, positiv bewerten muss. Ein
schoner Text aus dem Schlussdokument von Aparecida hilft uns, iiber diesen Punkt
nachzudenken, um die richtige Haltung zu finden: »Nur wenn wir den Armen so nahe
kommen, dass Freundschaft entstehen kann, werden wir wahrhaft schitzen lernen, was den
Armen von heute wichtig ist, wonach sie sich legitim sehnen und wie sie selbst ihren Glauben
leben. [...] Tag fiir Tag handeln die Armen selbstverantwortlich fiir die Evangelisierung und
die ganzheitliche menschliche Entwicklung: Sie erziehen ihre Kinder im Glauben, leben stets
solidarisch mit Verwandten und Nachbarn, suchen immer nach Gott und schenken der
pilgernden Kirche Leben. Im Licht des Evangeliums erkennen wir, dass sie eine unendliche
Wiirde und eine heilige Grofle in den Augen Christi besitzen, der arm und ausgeschlossen war
wie sie. Mit dieser im Glauben gewonnenen Erfahrung stehen wir ihnen bei der Verteidigung
ihrer Rechte zur Seite.« [110]

101. All dies beinhaltet einen Aspekt der Option fiir die Armen, den wir stets im Auge
behalten miissen: Diese Option verlangt von uns »eine aufmerksame Zuwendung zum
anderen [...]. Diese liebevolle Zuwendung ist der Anfang einer wahren Sorge um seine
Person, und von dieser Basis aus bemiihe ich mich dann wirklich um sein Wohl. Das schlief3t
ein, den Armen in seinem besonderen Wert zu schitzen, mit seiner Wesensart, mit seiner
Kultur und mit seiner Art, den Glauben zu leben. Die echte Liebe ist immer kontemplativ, sie
erlaubt uns, dem anderen nicht aus Not oder aus Eitelkeit zu dienen, sondern weil es schon ist,
jenseits des Scheins. [...] Nur aus dieser echten und herzlichen Nihe heraus konnen wir sie
auf ithrem Weg zur Befreiung angemessen begleiten.« [111] Deshalb danke ich allen
aufrichtig, die sich dafiir entschieden haben, unter den Armen zu leben: jenen also, die ihnen
nicht nur ab und zu einen Besuch abstatten, sondern mit ihnen und wie sie leben. Eine solche
Entscheidung gehort zu den hochsten Formen eines evangeliumsgeméfBen Lebens.

102. So gesehen ergibt sich klar die Notwendigkeit, »dass wir alle uns von [den Armen]
evangelisieren lassen« [112] und dass wir alle »die geheimnisvolle Weisheit [an]nehmen, die
Gott uns durch sie mitteilen will«. [113] Die Armen sind in dulerst unsicheren Verhiltnissen
aufgewachsen, haben gelernt, unter widrigsten Umsténden zu iiberleben, sie vertrauen auf
Gott in der Gewissheit, dass niemand sonst sie ernst nimmt, sie helfen sich gegenseitig in den
dunkelsten Stunden und haben auf diese Weise vieles gelernt, was sie im Geheimnis ihres
Herzens bewahren. Diejenigen unter uns, die keine solchen Grenzerfahrungen in ihrem Leben



gemacht haben, kdnnen sicherlich viel aus jener Quelle der Weisheit schopfen, die die
Erfahrung der Armen darstellt. Nur wenn wir unser Klagen mit ihren Leiden und
Entbehrungen in Beziehung setzen, konnen wir eine Ermahnung vernehmen, die uns nahelegt,
unser Leben einfacher zu gestalten.

KAPITEL V
EINE BESTANDIGE HERAUSFORDERUNG

103. Ich habe an diese zweitausendjihrige Geschichte kirchlicher Aufmerksamkeit fiir die
Armen und inmitten der Armen erinnern wollen, um zu zeigen, dass sie wesentlicher
Bestandteil des ununterbrochenen Weges der Kirche ist. Die Sorge fiir die Armen ist Teil der
groBBen Tradition der Kirche, wie ein Leuchtfeuer, das von den Anfingen des Evangeliums an
die Herzen und die Schritte der Christen aller Zeiten erhellt hat. Daher miissen wir die
Dringlichkeit verspiiren, alle einzuladen, sich in diesen Strom an Licht und Leben zu begeben,
der daraus hervorgeht, dass man Christus im Antlitz der Bediirftigen und Leidenden erkennt.
Die Liebe zu den Armen ist ein wesentliches Element der Geschichte Gottes mit uns und sie
entstromt dem Herzen der Kirche als ein fortwdhrender Aufruf an die Herzen der einzelnen
Glaubigen wie auch ihrer Gemeinschaften. Als Leib Christi empfindet die Kirche das Leben
der Armen, die ein privilegierter Teil des pilgernden Volkes sind, als ihr eigen ,,Fleisch*.
Deshalb ist die Liebe zu den Armen — in welcher Form auch immer sich diese Armut zeigt —
die evangeliumsgemaife Garantie fiir eine Kirche, die dem Herzen Gottes treu ist. Jede
kirchliche Erneuerung hat denn auch immer diese vorrangige Aufmerksamkeit fiir die Armen,
die sich sowohl in ihren Beweggriinden als auch in ihrem Stil von der Tétigkeit jeder anderen
humanitiren Organisation unterscheidet, zu ihren Priorititen gezéhlt.

104. Christen diirfen die Armen nicht bloB als soziales Problem betrachten: Sie sind eine
,Familienangelegenheit®. Sie gehoren ,,zu den Unsrigen®. Die Beziehung zu ihnen darf nicht
auf eine Tétigkeit oder eine amtliche Verpflichtung der Kirche reduziert werden. Wie die
Versammlung von Aparecida lehrt, »ist von uns [gefordert], dass wir den Armen Zeit
widmen, uns ihnen liebevoll zuwenden, ihnen aufmerksam zuhoren und ihnen in
schwierigsten Momenten beistehen. So entscheiden wir uns fiir sie und teilen mit ihnen
Stunden, Wochen oder auch Jahre unseres Lebens und suchen zusammen mit ihnen ihre Lage
zu dndern. Wir diirfen nicht vergessen, dass uns Jesus selbst durch sein Tun und Reden ein
Beispiel dafiir ist.« [114]

Noch einmal der barmherzige Samariter

105. Die vorherrschende Kultur zu Beginn dieses Jahrtausends neigt stark dazu, die Armen
threm Schicksal zu iiberlassen, sie nicht fiir beachtenswert und noch weniger fiir
schitzenswert zu halten. In der Enzyklika Fratelli tutti hat Papst Franziskus uns aufgefordert,
iiber das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (vgl. Lk 10,25-37) nachzudenken, um genau
diesen Aspekt zu vertiefen. In dem Gleichnis sehen wir ndmlich, dass diejenigen, die an
jenem verwundeten und am Straenrand liegenden Mann vorbeikommen, unterschiedliche
Haltungen an den Tag legen. Nur der barmherzige Samariter nimmt sich seiner an. So stellt
sich wieder die Frage, die jeden personlich betrifft: »Mit wem identifizierst du dich? Diese
Frage ist hart, direkt und entscheidend. Welchem von ihnen &hnelst du? Wir miissen die uns
umgebende Versuchung erkennen, die anderen nicht zu beachten, besonders die Schwéchsten.
Sagen wir es so, in vieler Hinsicht haben wir Fortschritte gemacht, doch wir sind
Analphabeten, wenn es darum geht, die Gebrechlichsten und Schwéchsten unserer
entwickelten Gesellschaften zu begleiten, zu pflegen und zu unterstiitzen. Wir haben uns




angewoOhnt wegzuschauen, vorbeizugehen, die Situationen zu ignorieren, solange uns diese
nicht direkt betreffen.« [115]

106. Und es tut uns sehr gut zu entdecken, dass sich jene Szene des barmherzigen Samariters
auch heute wiederholt. Erinnern wir uns an eine Situation aus unserer Zeit: »Wenn ich einem
Menschen begegne, der in einer kalten Nacht unter freiem Himmel schléft, kann ich fiihlen,
dass dieser arme Wicht etwas Unvorhergesehenes ist, das mir dazwischenkommt, ein
Nichtsnutz und Gauner, ein Stérenfried auf meinem Weg, ein ldstiger Stachel fiir mein
Gewissen, ein Problem, das die Politiker 16sen miissen, und vielleicht sogar ein Abfall, der
den offentlichen Bereich verschmutzt. Oder ich kann aus dem Glauben und der Liebe heraus
reagieren und in ihm ein menschliches Wesen erkennen, mit gleicher Wiirde wie ich, ein vom
Vater unendlich geliebtes Geschdpf, ein Abbild Gottes, ein von Jesus Christus erldster Bruder
oder Schwester. Das heift es, Christ zu sein! Oder kann man etwa die Heiligkeit abseits
dieses konkreten Anerkennens der Wiirde jedes menschlichen Wesens verstehen?« [116] Was
hat der barmherzige Samariter getan?

107. Diese Frage ist von grof8er Bedeutung, da sie uns hilft, einen schwerwiegenden Mangel
in unseren Gesellschaften und auch in unseren christlichen Gemeinschaften zu erkennen. Es
geht darum, dass viele Formen der Gleichgiiltigkeit, denen wir heute begegnen, »Zeichen
eines verbreiteten Lebensstils [sind], der sich auf verschiedene, vielleicht auch subtilere
Weisen zeigt. Da wir alle zudem sehr auf unsere eigenen Bediirfnisse bezogen sind, ist es uns
lastig, jemanden leiden zu sehen; es stort uns, weil wir keine Zeit wegen der Probleme
anderer verlieren wollen. Dies sind Symptome einer kranken Gesellschaft, die versucht, in
threm Leben dem Schmerz den Riicken zuzukehren. Besser ist es, nicht in dieses Elend zu
verfallen. Betrachten wir das Modell des barmherzigen Samariters.« [117] Die Schlussworte
des Gleichnisses aus dem Evangelium — »Dann geh und handle du genauso« ( Lk 10,37) —
sind ein Gebot, das ein Christ jeden Tag in seinem Herzen verspiiren muss.

Eine unausweichliche Herausforderung fiir die Kirche von heute

108. In einer fiir die Kirche von Rom besonders schwierigen Zeit, als die kaiserlichen
Institutionen unter dem Druck der Barbaren zusammenbrachen, ermahnte Papst Gregor der
Grof3e seine Gldubigen wie folgt: »Tédglich finden wir einen Lazarus, so wir nur suchen,
taglich sehen wir einen Lazarus, auch wenn wir nicht suchen. Siehe, ungelegen bieten sich die
Armen, flehen uns die an, die einst als unsere Fiirsprecher auftreten werden. [...] Lasst also
die Zeit des Erbarmens nicht ungentitzt voriibergehen, vernachlissigt die empfangenen
Heilmittel nicht.« [118] Mutig widersetzte er sich den weit verbreiteten Vorurteilen
gegeniiber den Armen, wie etwa dem, dass sie fiir ihr Elend selbst verantwortlich seien: »Und
wenn ihr Arme manches Tadelnswerte begehen seht, so verachtet sie nicht, gebt sie nicht auf;
denn es reinigt sie wohl vom Schmutz kleiner Verkehrtheiten der Schmelzofen der Armut.«
[119] Nicht selten macht Wohlstand blind, so dass wir bisweilen sogar meinen, wir konnten
nur dann gliicklich werden, wenn wir ohne die anderen auskommen. In dieser Hinsicht
konnen die Armen fiir uns wie stille Lehrer sein, die unseren Stolz und unsere Arroganz in die
richtige Demut zuriickfiihren.

109. Wenn es richtig ist, dass die Armen von denen unterstiitzt werden, die iiber
wirtschaftliche Mittel verfiigen, dann gilt mit Sicherheit auch das Umgekehrte. Dies ist eine
iiberraschende Erfahrung, die durch die christliche Tradition bezeugt wird und die zu einer
echten Wende in unserem personlichen Leben wird, wenn wir uns bewusstwerden, dass
gerade die Armen es sind, die uns das Evangelium lehren. Auf welche Weise? Durch ihre
Lebensumstinde konfrontieren sie uns still mit unserer Schwachheit. Der alte Mensch erinnert



uns beispielsweise durch die Gebrechlichkeit seines Korpers an unsere eigene Verletzlichkeit,
auch wenn wir versuchen, sie hinter Wohlstand oder AuBerlichkeiten zu verbergen.
AuBlerdem bringen uns die Armen zum Nachdenken iiber die Unhaltbarkeit jenes aggressiven
Stolzes, mit dem wir oft den Schwierigkeiten des Lebens begegnen. Im Grunde lassen sie uns
die Unsicherheit und Leere eines scheinbar geschiitzten und sicheren Lebens erkennen. Horen
wir in diesem Zusammenhang noch einmal auf den heiligen Gregor den GroBen: »Niemand
wiege sich sonach in Sicherheit und sage: Da seht! Ich raube beileibe nicht Fremdes; ich
geniefle nur die mir zugestandenen Giiter; denn dieser Reiche wurde nicht gestraft, weil er
Fremdes geraubt, sondern weil er sich selbst gottloserweise an die empfangenen Giiter
verloren hatte. Was ihn dann ferner noch der Hélle tiberlieferte, war, dass er in seinem Gliicke
keine Furcht empfand, die empfangenen Gaben zur AnmafBung missbrauchte, kein Mitleid
kannte [...].« [120]

110. Fiir uns Christen fiihrt die Frage nach den Armen zum Wesentlichen unseres Glaubens.
Es ist die vorrangige Option fiir die Armen, das heif3t die Liebe der Kirche zu ihnen, wie
Johannes Paul II. lehrte, »die entscheidend ist und zu ihrer festen Tradition gehort, [sie] ldsst
die Kirche sich der Welt zuwenden, in der trotz des technisch-wirtschaftlichen Fortschritts die
Armut gigantische Formen anzunehmen droht«. [121] Tatséchlich sind die Armen fiir die
Christen keine soziologische Kategorie, sondern das Fleisch Christi selbst. Es geniigt ndmlich
nicht, die Lehre von der Menschwerdung Gottes allgemein zu verkiinden; um wirklich in
dieses Geheimnis einzutreten, muss man genauer sagen, dass der Herr Fleisch angenommen
hat, das hungert, diirstet, krank ist und gefangen. »Eine arme Kirche fiir die Armen tut ihren
ersten Schritt, indem sie auf den Leib Christi zugeht. Wenn wir auf den Leib Christi zugehen,
beginnen wir etwas zu verstehen — zu verstehen, was diese Armut ist: die Armut des Herrn.
Und das ist nicht einfach.« [122]

111. Das Herz der Kirche ist ihrem Wesen gemif solidarisch mit denen, die arm, ausgegrenzt
und an den Rand gedrédngt sind, mit denen, die als ,,Abfall* der Gesellschaft betrachtet
werden. Die Armen gehoren zur Mitte der Kirche, denn »aus unserem Glauben an Christus,
der arm geworden und den Armen und Ausgeschlossenen immer nahe ist, ergibt sich die
Sorge um die ganzheitliche Entwicklung der am stirksten vernachldssigten Mitglieder der
Gesellschaft«. [123] Im Herzen eines jeden Glidubigen gibt es das Bediirfnis, »auf diesen Ruf
zu horen, [der] aus der Befreiung selbst folgt, die die Gnade in jedem von uns wirkt, und
deshalb handelt es sich nicht um einen Auftrag, der nur einigen vorbehalten ist«. [124]

112. Manchmal lisst sich in einigen christlichen Bewegungen oder Gruppen ein mangeldes
oder gar fehlendes Engagement fiir das Gemeinwohl der Gesellschaft und insbesondere fiir
die Verteidigung und Forderung der Schwichsten und Benachteiligten feststellen.
Diesbeziiglich ist daran zu erinnern, dass Religion, insbesondere die christliche, nicht auf den
privaten Bereich beschrinkt werden darf, so als ob die Gldubigen sich nicht auch um die
Probleme der Zivilgesellschaft und die Ereignisse, die die Biirger betreffen, kiimmern
miissten. [125]

113. Tatsédchlich l4uft »jede beliebige Gemeinschaft in der Kirche, die beansprucht, in ihrer
Ruhe zu verharren, ohne sich kreativ darum zu kiimmern und wirksam daran mitzuarbeiten,
dass die Armen in Wiirde leben konnen und niemand ausgeschlossen wird, [...] die Gefahr
der Auflésung, auch wenn sie iiber soziale Themen spricht und die Regierungen kritisiert. Sie
wird schlieBlich leicht in einer mit religiosen Ubungen, unfruchtbaren Versammlungen und
leeren Reden heuchlerisch verborgenen spirituellen Weltlichkeit untergehen.« [126]



114. Wir sprechen nicht nur von Hilfe und vom notwendigen Einsatz fiir Gerechtigkeit. Die
Glaubigen miissen sich einer weiteren Form der Inkonsequenz gegeniiber den Armen
bewusstwerden. In Wahrheit ist »die schlimmste Diskriminierung, unter der die Armen
leiden, der Mangel an geistlicher Zuwendung [...]. [...] Die vorrangige Option fiir die Armen
muss sich hauptséchlich in einer aulerordentlichen und vorrangigen religiésen Zuwendung
zeigen.» [127] Diese geistliche Aufmerksamkeit flir die Armen wird jedoch durch bestimmte
Vorurteile, auch seitens der Christen, in Frage gestellt, weil wir uns ohne die Armen wohler
fiihlen. Manche sagen fortwihrend: ,,Unsere Aufgabe ist es, zu beten und die wahre Lehre zu
verkiinden.* Und indem sie diesen religiosen Aspekt von einer ganzheitlichen Forderung
trennen, fiigen sie hinzu, dass allein die Regierung sich um sie kiimmern sollte oder dass es
besser wire, sie in ihrem Elend zu lassen und ihnen erst einmal das Arbeiten beizubringen.
Manchmal werden auch pseudowissenschaftliche Kriterien herangezogen, wenn etwa gesagt
wird, dass der freie Markt von selbst zur Losung des Problems der Armut fithren werde. Oder
man optiert sogar flir eine Seelsorge der sogenannten ,,Eliten und behauptet, dass man, statt
Zeit mit den Armen zu verschwenden, sich besser um die Reichen, Méichtigen und
Berufstitigen kiimmern sollte, um durch diese zu wirkungsvolleren Losungen zu gelangen.
Die Weltlichkeit hinter diesen Auffassungen ist leicht zu erkennen: Sie verleiten uns dazu, die
Wirklichkeit mit oberfldchlichen Kriterien zu betrachten, bar jedes {ibernatiirlichen Lichts,
wenn wir es lieber mit Menschen zu tun zu haben, die uns ein Gefiihl von Sicherheit geben,
und wenn wir Privilegien suchen, die uns genehm sind.

Geben, auch heute noch

115. Es ist angebracht, noch ein Wort iiber die Almosengabe zu sagen, die heute keinen guten
Ruf genieft, oft nicht einmal unter Glaubigen. Sie wird nicht nur selten praktiziert, sondern
manchmal sogar geringgeschétzt. Einerseits betone ich noch einmal, dass die wichtigste Hilfe
fiir einen armen Menschen darin besteht, ihm zu einer guten Arbeit zu verhelfen, damit er sich
durch die Entfaltung seiner Féhigkeiten und durch seinen personlichen Einsatz ein Leben
verdienen kann, das seiner Wiirde besser entspricht. Tatsichlich ist » Arbeitslosigkeit [...] viel
mehr als das Versiegen einer Einkommensquelle fiir den Lebensunterhalt. Die Arbeit ist auch
das, aber sie ist noch viel, viel mehr. Durch die Arbeit werden wir mehr zur Person, gedeiht
unsere Menschlichkeit. Junge Menschen werden nur durch die Arbeit erwachsen. Die
Soziallehre der Kirche hat die menschliche Arbeit stets als eine Teilhabe an der Schopfung
betrachtet, die tdglich fortgesetzt wird, auch durch die Hénde, den Verstand und das Herz der
Arbeiter.« [128] Andererseits diirfen wir uns, wenn eine solche konkrete Moglichkeit noch
nicht besteht, nicht auf das Risiko einlassen, einen Menschen ohne das Notigste fiir ein
wiirdiges Leben seinem Schicksal zu iiberlassen. Deshalb bleibt die Almosengabe eine
notwendige Gelegenheit der Beriihrung, der Begegnung und der Empathie.

116. Fiir diejenigen, die wirklich lieben, ist es klar, dass die Almosengabe nicht die
zustidndigen Behorden von ihrer Verantwortung entbindet, noch den organisatorischen Einsatz
der Institutionen tiberfliissig macht und ebenso wenig den legitimen Kampf fiir Gerechtigkeit
ersetzt. Sie hélt jedoch zumindest dazu an, innezuhalten und den Armen ins Gesicht zu
schauen, sie zu beriihren und etwas vom eigenen Besitz mit ihnen zu teilen. In jedem Fall
verleiht die Almosengabe, auch wenn sie gering ist, einem Sozialleben, in dem alle ihren
personlichen Interessen nacheilen, eine gewisse Pietas. Im Buch der Sprichworter heif3t es:
»Wer ein giitiges Auge hat, wird gesegnet, weil er den Armen von seinem Brot gibt« (Spr
22.9).

117. Sowohl das Alte als auch das Neue Testament enthalten regelrechte Lobgesénge auf die
Almosengabe: »Doch hab Geduld mit dem Niedrigen und lass ihn nicht auf Wohltat warten!



[...] VerschlieB Wohltaten in deinen Vorratskammern, sie werden dich retten aus allem
Unheil!« (Sir 29,8.12). Und Jesus greift diese Lehre auf: »Verkauft euren Besitz und gebt
Almosen! Macht euch Geldbeutel, die nicht alt werden! Verschafft euch einen Schatz, der
nicht abnimmt, im Himmel, wo kein Dieb ihn findet und keine Motte ihn frisst!« (Lk 12,33).

118. Die folgende Ermahnung wurde dem heiligen Johannes Chrysostomus zugeschrieben:
»Die Almosengabe ist ndmlich ein Fliigel des Gebets. Wenn du deinem Gebet keine Fliigel
verleihst, wird es nicht fliegen.« [129] Und der heilige Gregor von Nazianz schloss eine
seiner beriihmten Predigten mit folgenden Worten: »Wenn ihr, Diener, Briider und Erben
Christi, nun auf mich héren wollt, dann wollen wir, solange es noch Zeit ist, Christus
besuchen, Christus heilen, Christus erndhren, Christus bekleiden, Christus beherbergen,
Christus ehren, aber nicht nur durch Bewirtung, wie es einige getan haben, und nicht gleich
Maria mit Salben und nicht blo3 durch ein Grab wie Joseph von Arimathea, auch nicht durch
Geschenke fiir die Beerdigung gleich Nikodemus, der ein heiliger Christ war, auch nicht mit
Gold, Weihrauch und Myrrhen, wie es vor den Genannten die Magier getan hatten. Da der
Herr der Welt Barmherzigkeit will und nicht Opfer, [...], so wollen wir ihm in den
Notleidenden, [...], Barmherzigkeit zeigen, damit sie, wenn wir von hier scheiden miissen,
uns in die ewigen Zelte aufnehmen.« [130]

119. Die Liebe und die tiefsten Uberzeugungen miissen geniihrt werden, und dies erfolgt
durch Taten. Wenn wir in der Welt der Ideen und der Diskussionen verbleiben, ohne
personliche, wiederholte und von Herzen kommende Gesten, wird dies zum Scheitern unserer
kostbarsten Traume fiihren. Aus diesem einfachen Grund verzichten wir als Christen nicht auf
die Almosengabe. Eine Geste, die auf verschiedene Weise vorgenommen werden kann und
die wir versuchen konnen, moglichst effektiv zu gestalten, die wir aber auf jeden Fall tun
miissen. Und es wird stets besser sein, etwas zu unternehmen, als nichts zu machen. In jedem
Fall wird es unser Herz beriihren. Es wird nicht die Losung fiir die Armut in der Welt sein, die
mit Intelligenz, Ausdauer und sozialem Engagement angestrebt werden muss. Aber wir
miissen uns in der Almosengabe iiben, um das leidende Fleisch der Armen zu beriihren.

120. Die christliche Liebe iiberwindet alle Schranken, bringt Fernstehende einander nahe,
verbindet Fremde, macht Feinde zu Vertrauten, iiberwindet menschlich uniiberwindbare
Abgriinde und gelangt in die verborgensten Winkel der Gesellschaft. Die christliche Liebe ist
threm Wesen nach prophetisch, sie vollbringt Wunder, sie kennt keine Grenzen: Sie ist fiir das
Unmogliche da. Die Liebe ist vor allem eine Art Lebenskonzept, eine Lebensweise. Eine
Kirche, die der Liebe keine Grenzen setzt, die keine zu bekdmpfenden Feinde kennt, sondern
nur Ménner und Frauen, die es zu lieben gilt, das ist die Kirche, die die Welt heute braucht.

121. Sowohl durch eure Arbeit als auch durch euren Einsatz fiir die Verdnderung ungerechter
sozialer Strukturen als auch durch eine solch einfache, sehr personliche und unmittelbare
Geste der Hilfe wird jener Arme spiiren kdnnen, dass die Worte Jesu ihm gelten: »Ich [habe]
dir meine Liebe zugewandt« (Offb 3,9).

Gegeben zu Rom, bei Sankt Peter, am Gedenktag des heiligen Franz von Assisi, dem 4.
Oktober des Jahres 2025, dem ersten meines Pontifikats.

LEO PP. X1V




[1] Franziskus, Enzyklika Dilexit nos (24. Oktober 2024), 170: A4S 116 (2024), 1422.

[2] Ebd., 171: AAS 116 (2024), 1422-1423.

[3] Ders., Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate (19. Mérz 2018), 96: A4S 110 (2018),
1137.

[4] Franziskus, Ansprache an die Medienvertreter (16. Marz 2013): AAS 105 (2013), 381.

[5] J. Bergoglio, A. Skorka, Sobre el cielo y la tierra, Buenos Aires 2013, 214.

[6] HL. Paul V1., Homilie in der Eucharistiefeier anldsslich der letzten dJffentlichen Sitzung des
Zweiten Vatikanischen Konzils (7. Dezember 1965): AAS 58 (1966), 55-56.

[7] Vgl. Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 187:
AAS 105 (2013), 1098.

[8] Ebd., 212: AAS 105 (2013), 1108.

[9] Ders., Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 23: AAS 112 (2020), 977.

[10] Ebd., 21: AAS 112 (2020), 976.

[11] Rat der Europdischen Gemeinschaften, Beschluss (85/8/EWG) iiber gezielte Mafsnahmen
zur Bekdmpfung der Armut auf Gemeinschaftsebene (19. Dezember 1984), Art. 1, Abs. 2:
Amtsblatt der Europdischen Gemeinschaften Nr. L 2/24.

[12] Vgl. H1. Johannes Paul II., Katechese (27. Oktober 1999): L Osservatore Romano, 28.
Oktober 1999, 4.

[13] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 197: AAS
105 (2013), 1102.

[14] Vgl. Ders., Botschaft zum V. Welttag der Armen (13. Juni 2021), 3: AAS 113 (2021), 691.
»Jesus steht nicht nur auf der Seite der Armen, sondern er teilt mit ihnen das gleiche
Schicksal. Das ist eine eindringliche Lehre auch fiir seine Jiinger aller Zeiten.«

[15] Ders., Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 186: 445 105
(2013), 1098.

[16] Ders., Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate (19. Mirz 2018), 95: AAS 110
(2018), 1137.

[17] Ebd., 97: AAS 110 (2018), 1137.

[18] Ders., Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 194: 445 105
(2013), 1101.

[19] Franziskus, Ansprache an die Medienvertreter (16. Mérz 2013): AAS 105 (2013), 381.

[20] Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen Gentium, 8.



[21] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 48: AAS
105 (2013), 1040.

[22] In diesem Kapitel stellen wir einige dieser Beispiele an Heiligkeit vor, ohne einen
Anspruch auf Vollstindigkeit zu erheben. Vielmehr soll an ihnen jene Sorge fiir die Armen
sichtbar werden, die seit jeher fiir das Wirken der Kirche in der Welt kennzeichnend ist. Eine
vertiefte Reflexion iiber die Geschichte dieser Aufmerksamkeit fiir die Bediirftigsten findet
sich im Buch von V. Paglia, Storia della poverta, Mailand 2014.

[23] Vgl. HL. Ambrosius, Von den Pflichten der Kirchendiener 1, Kap. 41, 205-206: CCSL 15,
Turnhout 2000, 76-77; 11, Kap. 28, 140-143: CCSL 15, 148-149.

[24] Ebd., 11, Kap. 28, 140: CCSL 15, 148.
[25] Ebd.
[26] Ebd., 11, Kap. 28, 142: CCSL 15, 148.

[27] HI. Ignatius von Antiochien, Ignatius an die Smyrnder, 6, 2: SCh 10bis, Paris 2007, 136-
138.

[28] Hl. Polykarp von Smyrna, Brief an die Gemeinde von Philippi, 6, 1: SCh 10bis, 186.
[29] HI. Justin der Mirtyrer, Erste Apologie, 67, 6-7: SCh 507, Paris 2006, 310.

[30] HI. Johannes Chrysostomus, Kommentar zum Evangelium des heiligen Matthdus, 50, 3:
PG 58, Paris 1862, 508.

[31] Ebd., 50, 4: PG 58, 5009.

[32] Ders., Homilien iiber den Brief an die Hebrder 11, 3: PG 63, Paris 1862, 94.

[33] Ders., Homilia Il De Lazaro, 6: PG 48, Paris 1862, 992.

[34] Hl. Ambrosius, De Nabuthae, 12, 53: CSEL 32/2, Prag 1897, 498.

[35] HI. Augustinus, Enarrationes in Psalmos, 125, 12: CCEL 95/3, Wien 2001, 181.
[36] Ders., Sermo LXXXVI, 5: CCSL 41Ab, Turnhout 2019, 411-412.

[37] Pseudo-augustinus, Sermo CCCLXXXVIII, 2: PL 39, Paris 1862, 1700.

[38] HI. Cyprian von Karthago, Uber die Sterblichkeit, 16: CCSL 3A, Turnhout 1976, 25.

[39] Franziskus, Botschaft zum XXX. Welttag der Kranken (10. Dezember 2021), 3: A4S 114
(2022), 51.

[40] HI. Kamillus von Lellis, Regole della Compagnia dei Servi degli Infermi, 27: M. Vanti
(Hrsg.), Scritti di San Camillo de Lellis, Mailand 1965, 67.



[41] HI. Luise von Marillac, Lettre aux tres cheres Sceurs Claude et Marie (28. November
1657): E. Charpy (Hrsg.), Sainte Louise de Marillac. Ecrits, Paris 1983, 576.

[42] Hl. Basilius der Grosse, Fiinfundfiinfzig ausfiihrliche Regeln in Frage und Antworten, 37,
1: PG 31, Paris 1857, 1009 C-D.

[43] Regel des heiligen Benedikt, 53, 15: SCh 182, Paris 1972, 614.

[44] Hl. Johannes Cassianus, Vierundzwanzig Unterredungen mit den Viitern, X1V, 10: CSEL
13, Wien 2004, 410.

[45] Benedikt XVI., Katechese (21. Oktober 2009): L Osservatore Romano, 22. Oktober
2009, 1.

[46] Vgl. Innozenz I11., Bulle Operante divinae dispositionis — Regula Primitiva der
Trinitarier (17. Dezember 1198), 2: J.L.. Aurrecochea, A Moldon (Hrsg.), Fuentes historicas
de la Orden Trinitaria (s. XII-XV), Cordoba 2003, 6. »Alle Giiter, woher sie auch rechtméBig
stammen mdgen, sollen in drei gleiche Teile geteilt werden; und soweit zwei Teile
ausreichen, sollen damit Werke der Barmherzigkeit vollbracht werden, nebst eines
bescheidenen Unterhalts fiir sich selbst und fiir die ndtigen Hausangestellten. Der dritte Teil
aber soll fiir den Freikauf von wegen ihres Glaubens an Christus Gefangenen zuriickbehalten
werden.«

[47] Vgl. Consitutciones de la Orden de los Mercedarios, 14: Orden del la Bienaventurada
Virgen Maria de la Merced, Regla y Constituciones, Rom 2014, 53. »Um diese Aufgabe zu
erfiillen, weihen wir uns, von der Liebe bewegt, Gott mit einem besonderen Geliibde, dem
sogenannten Erlosungsgeliibde, durch das wir versprechen, unser Leben wenn nétig so
hinzugeben, wie Christus es fiir uns hingegeben hat, um die Christen zu retten, die sich in
duBerster Gefahr befinden, ihren Glauben in den neuen Formen der Gefangenschaft zu
verlieren.«

[48] Vgl. H1. Juan Bautista de la Concepcion, La regla de la Orden de la Santisima Trinidad,
XX, 1: BAC Maior 60, Madrid 1999, 90. »Und darin sind die Armen und Gefangenen
Christus dhnlich, auf den die Welt ihre Leiden wirft [...]. Dieser heilige Orden der Heiligsten
Dreifaltigkeit ruft sie und ladt sie ein, zu kommen und vom Wasser des Erldsers zu trinken,
das heif3t, weil Christus sich ans Kreuz gehingt hat, um Heil und Erloser der Menschen zu
sein, hat er dieses Heil empfangen und will es den Armen geben und verteilen und die
Gefangenen erlosen und befreien.«

[49] Vgl. Ders., El recogimiento interior, XL, 4: BAC Maior 48, Madrid 1995, 689. »Der
freie Wille macht den Menschen zum Herrn und zu einem freien Wesen unter allen
Geschopfen, aber — guter Gott! — wie viele sind es doch, die auf diesem Weg Sklaven und
Gefangene des Teufels sind, gefangen und gefesselt von ihren Leidenschaften und
ungeordneten Begierden.«

[50] Franziskus, Botschaft zum XLVIII. Weltfriedenstag (8. Dezember 2014), 3: A4S 107
(2015), 69.

[51] Ders., Begegnung mit Polizeibeamten, Hdftlingen und ehrenamtlichen Helfern (Verona,
18. Mai 2024): AAS 116 (2024), 766.




[52] Honorius I11., Bulle Solet annuere — Regula bullata (29. November 1223), Kap. VI: SCh
285, Paris 1981, 192.

[53] Vgl. Gregor IX., Bulle Sicut manifestum est (17. September 1228), 7: SCh 325, Paris
1985, 200. »Eurem Ersuchen geméif bestdtigen wir also mit apostolischer Zustimmung Eure
Absicht, in dulerster Armut zu leben, und gewdhren Euch mit der Autoritit dieses Schreibens,
dass Thr von niemandem gezwungen werden diirft, Besitztiimer anzunehmen.«

[54] Vgl. S.C. Tugwell (Hrsg.), Early Dominicans. Selected Writings, Mahwah 1982, 16-19.

[55] Thomas von Celano, Zweite Lebensbeschreibung, Teil 1, Kap. IV, 8: AnalFranc 10,
Florenz 1941, 135.

[56] Franziskus, Gedenkansprache nach dem Besuch des Grabes von don Lorenzo Milani
(Barbiana, 20. Juni 2017), 2: A4S 109 (2017), 745.

[57] Hl. Johannes Paul 1., Discorso ai partecipanti al Capitolo Generale dei Chierici
Regolari Poveri della Madre di Dio delle Scuole Pie (Scolopi) (5. Juli 1997), 2:

L ’Osservatore Romano, 6. Juli 1997, 5.

[58] Ebd.

[59] Ders., Homilie bei der Heiligsprechung (18. April 1999): A4S 91 (1999), 930.

[60] Vgl. Ders., Brief luvenum Patris (31. Januar 1988), 9: A4S 80 (1988), 976.

[61] Vgl. Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer an der Generalkongregation des
»institutum Caritatis« (Rosminianer) (1. Oktober 2018): L’Osservatore Romano, 1.-2.
Oktober 2018, 7.

[62] Ders., Homilie bei der Heiligsprechung (9. Oktober 2022): AAS 114 (2022) 1338.

[63] HI. Johannes Paul 1., Botschaft an die Missionarinnen vom Heiligsten Herzen Jesu (31.
Mai 2000), 3: L’Osservatore Romano, 16. Juli 2000, 5.

[64] Vgl. Pius XII., Apostolisches Breve Superiore lam Aetate (8. September 1950): A4S 43
(1951), 455-456.

[65] Franziskus, Botschaft zum CV. Welttag des Migranten und des Fliichtlings (27. Mai
2019): AAS 111 (2019), 911.

[66] Ders., Botschaft zum C. Welttag des Migranten und des Fliichtlings (5. August 2013):
AAS 105 (2013), 930.

[67] HI. Teresa von Kalkutta, Acceptance speech (Oslo, 10. Dezember 1979).

[68] Hl. Johannes Paul 1., Ansprache an die zur Seligsprechung von Mutter Teresa
angereisten Pilger (20. Oktober 2003), 3: L Osservatore Romano, 20.-21. Oktober 2003, 10.

[69] Franziskus, Homilie bei der Heiligsprechung (13. Oktober 2019): AAS 111 (2019), 1712.




[70] Hl. Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben Novo millennio ineunte (6. Januar 2001),
49: A4S 93 (2001), 302.

[71] Franziskus, Apostolisches Schreiben Christus vivit (25. Mérz 2019), 231: AAS 111
(2019), 458.

[72] Ders., Ansprache an die Teilnehmer der Internationalen Begegnung der
Volksbewegungen (28. Oktober 2014): AAS 106 (2014), 851-852.

[73] Ebd.: AAS 106 (2014), 859.

[74] Ders., Ansprache an die Teilnehmer der 3. Internationalen Begegnung der
Volksbewegungen (5. November 2016): L’ Osservatore Romano, 7.-8. November 2016, 5.

[75] Ebd.

[76] Hl. Johannes XXIII., Radiomessaggio a tutti i fedeli del mondo ad un mese dall’apertura
del Concilio Ecumenico Vaticano II (11. September 1962): AAS 54 (1962). 682.

[77] G. Lercaro, Intervento nella XXXV Congregazione Generale del Concilio Ecumenico
Vaticano II (6. Dezember 1962): AS 1/IV 327-328.

[78] Ebd., 4: AS T/IV, 329.

[79] Istituto per le Scienze Religiose (Hrsg.), Per la forza dello Spirito. Discorsi conciliari del
Card. Giacomo Lercaro, Bologna 1984, 115.

[80] HI. Paul VL., Allocuzione nella solenne inaugurazione della II Sessione del Concilio
Ecumenico Vaticano II (29. September 1963): A4S 55 (1963), 857.

[81] Ders., Katechese (11. November 1964): Insegnamenti di Paolo VI, 11 (1964), 984.

[82] Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 69, 71.

[83] HI. Paul VI. Enzyklika Populorum Progressio (26. Mérz 1967), 23: AAS 59 (1967), 269.

[84] Vgl. ebd., 4: AAS 59 (1967), 259.

[85] Hl. Johannes Paul 1., Enzyklika Sollicitudo rei socialis (30. Dezember 1987), 42: AAS
80 (1988), 572.

[86] Ebd.: AAS 80 (1988), 573.

[87] Ders., Enzyklika Laborem exercens (14. September 1981), 3: AAS 73 (1981), 584.

[88] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 7: AAS 101 (2009), 645.

[89] Ebd., 27: AAS 101 (2009), 661.



[90] Zweite Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopats, Schlussdokument
von Medellin (24. Oktober 1968), 14, Nr. 7: CELAM, Medellin. Conclusiones, Lima 2005, S.
131-132.

[91] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 202: A4S
105 (2013), 1105.

[92] Ebd., 205: AAS 105 (2013), 1106.

[93] Ebd., 190: A4S 105 (2013), 1099.

[94] Ebd., 56: AAS 105 (2013), 1043.

[95] Ders., Enzyklika Dilexit nos (24. Oktober 2024), 183: A4S 116 (2024), 1427.

[96] Hl. Johannes Paul II., Enzyklika Centesimus annus (1. Mai 1991), 41: A4S 83 (1991),
844-845.

[97] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 202: A4S
105 (2013), 1105.

[98] Ebd.
[99] Ders., Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 22: A4S 112 (2020), 976.

[100] Ders., Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 209: AAS 105
(2013), 1107.

[101] Ders., Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 50: A4S 107 (2015), 866.

[102] Ders., Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 210: AAS 105
(2013), 1107.

[103] Ders., Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 43: AAS 107 (2015), 863.
[104] Ebd., 48: A4S 107 (2015), 865.

[105] Ders., Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 180: A4S 105
(2013), 1095.

[106] Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instruktion iiber einige Aspekte der ,, Theologie
der Befreiung* (6. August 1984), X1, 18: AAS 76 (1984), 907-908.

[107] V. Generalkonferenz der Bischofskonferenzen von Lateinamerika und der Karibik,
Schlussdokument von Aparecida (29. Juni 2007), Nr. 392, Bogota 2007, S. 179-180. Vgl.
Benedikt X VI, Ansprache zur Eroffnung der Arbeiten der V. Generalkonferenz der
Bischofskonferenzen von Lateinamerika und der Karibik (13. Mai 2007), 3: AAS 99 (2007)
450.

[108] Vgl. V. Generalkonferenz der Bischofskonferenzen von Lateinamerika und der Karibik
Schlussdokument von Aparecida (29. Juni 2007), Nr. 43-87, S. 31-47.



[109] Dies ., Botschaft (29. Mai 2007), Nr. 4, Bogota 2007, S. 275.
[110] Dies ., Schlussdokument von Aparecida (29. Juni 2007), Nr. 398, S. 182.

[111] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 199:
AAS 105 (2013), 1103-1104.

[112] Ebd. , 198: A4S 105 (2013), 1103.

[113] Ebd.

[114] V. Generalkonferenz der Bischofskonferenzen von Lateinamerika und der Karibik,
Schlussdokument von Aparecida (29. Juni 2007), Nr. 397, S. 182.

[115] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 64: A4S 112 (2020), 992.

[116] Ders., Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate (19. Mérz 2018), 98: AAS 110
(2018), 1137.

[117] Ders., Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 65-66: A4S 112 (2020), 992.
[118] HI. Gregor der GroBe, Homilie 40, 10: SCh 522, Paris 2008, 552-554.

[119] Ebd., 6: SCh 522, 546.

[120] Ebd., 3: SCh 522, 536.

[121] HI. Johannes Paul II., Enzyklika Centesimus Annus (1. Mai 1991), 57: AAS 83 (1991),
862-863.

[122] Franziskus, Pfingstvigil mit den kirchlichen Bewegungen (18. Mai 2013): L Osservatore
Romano, 20.-21. Mai 2013, 5.

[123] Ders., Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 186: AAS 105
(2013), 1098.

[124] Ebd., 188: AAS 105 (2013), 1099.
[125] Vgl ebd., 182-183: A4S 105 (2013), 1096-1097.
[126] Ebd ., 207: AAS 105 (2013), 1107.
[127] Ebd., 200: AAS 105 (2013), 1104.

[128] Ders., Ansprache bei der Begegnung mit Vertretern der Welt der Arbeit in den ILVA-
Stahlwerken in Genua (27. Mai 2017): AAS 109 (2017), 613

[129] Pseudo-Chrysostomus, Homilia de jejunio et eleemosyna: PG 48, 1060.

[130] HI. Gregor von Nazianz, /4. Rede, 40: PG 35, Paris 1886, 910.



1a Editrice Vaticana

Copyright © Dikasterium fiir Kommunikation - Librer

Der Heilige Stuhl




